
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE OURO PRETO 
INSTITUTO DE FILOSOFIA, ARTES E CULTURA 

DEPARTAMENTO DE ARTES CÊNICAS 
 
 
 
 
 

 
REIDISON MARTINS DE LIMA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
OTELO: RACISMO E IDENTIDADE EM CENA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
Ouro Preto 

2025 



 
REIDISON MARTINS DE LIMA 

 
 
 
 
 
 

 
OTELO: RACISMO E IDENTIDADE EM CENA 

 
 
 
 
 
 
 

 
Trabalho de conclusão de curso 

apresentado ao curso de Artes Cênicas  

da Universidade Federal de Ouro Preto  

como requisito parcial para a obtenção do 

título de Bacharel em Artes Cênicas. 

 
Orientador: Prof. Dr. Alex Beigui de Paiva 
Cavalcante 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
Ouro Preto 

2025 



MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE OURO PRETO 

REITORIA 

INSTITUTO DE FILOSOFIA ARTES E CULTURA 

DEPARTAMENTO DE ARTES 

 

FOLHA DE APROVAÇÃO 
 
 
 

 
Reidison Martins de Lima 

Otelo: racismo e identidade em cena 

 
 

 
Monografia apresentada ao Curso de Artes Cênicas da Universidade Federal 

de Ouro Preto como requisito parcial para obtenção do título de Bacharel em Interpretação 
 
 
 
 
 

 

Aprovada em 29 de Dezembro de 2025. 
 
 
 

 
Membros da banca 

 
 

 
Prof. Dr. Alex Beigui de Paiva Cavalcante - Orientador (UFOP) 

Profa. Dra. Larissa Ceres Lagos (UFOP) 
Prof. Me. Giovany de Oliveira Silva (UFOP) 

 
 
 
 

 
Alex Beigui de Paiva Cavalcante, orientador do trabalho, aprovou a versão final e autorizou seu depósito na Biblioteca Digital de Trabalhos de 

Conclusão de Curso da UFOP em 03/02/2026 

 

Documento assinado eletronicamente por Alex Beigui de Paiva Cavalcante, PROFESSOR DE MAGISTERIO SUPERIOR, em 
03/02/2026, às 09:25, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, § 1º, do Decreto nº 8.539, de 8 de 
outubro de 2015. 

 

 
A autenticidade deste documento pode ser conferida no site http://sei.ufop.br/sei/controlador_externo.php? 
acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0 , informando o código verificador 1051785 e o código CRC BC5AE84A. 

 

 

Referência: Caso responda este documento, indicar expressamente o Processo nº 23109.001196/2026-94 SEI nº 1051785 
 

R. Diogo de Vasconcelos, 122, - Bairro Pilar Ouro Preto/MG, CEP 35402-163 
Telefone: 3135591731 - www.ufop.br 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://sei.ufop.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0
http://sei.ufop.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0
http://www.ufop.br/


RESUMO 

Este artigo busca aprofundar as relações entre a obra Otelo (1603) e a noção de identidade 

e de racismo. O estudo é resultado de reflexões acerca do processo de criação da 

personagem, experimentada no TCC prático, escolhas e procedimentos estéticos de 

criação, assim como nas reflexões políticas que envolvem as noções de classe e de 

racialidade. Para tanto, parte-se das teorias elaboradas por Frantz Fanon, buscando 

compreender como a representação de Otelo, homem negro, pode ser interpretada à luz do 

pensamento fanoniano, sobretudo, a partir das experiências concretas vividas do negro nas 

dinâmicas sociais e psicológicas ao longo da história, considerando tanto o contexto colonial 

quanto pós-colonial. 

 

Palavras-chave: Otelo (1603); identidade; racismo; classe; cena. 



ABSTRACT 

This article seeks to explore the relationship between Shakespeare's Othello (1603) and the 

notions of identity and racism. The study is the result of reflections on the process of creating 

the character, as experienced in the practical final course assignment, aesthetic choices and 

procedures, as well as political reflections involving the notions of class and race. To this end, 

it draws on the theories developed by Frantz Fanon, seeking to understand how the 

representation of Othello, a black man, can be interpreted in the light of Fanonian thought, 

especially based on the concrete experiences of black people in social and psychological 

dynamics throughout history, considering both the colonial and post-colonial contexts. 

Keywords: Othello (1603); identity; racism; class; scene. 



Considerações iniciais 

 

 

 

A explosão não vai acontecer hoje. Ainda é muito cedo... ou tarde demais. Não venho 

armado de verdades decisivas. Minha consciência não é dotada de fulgurâncias essenciais. 

Entretanto, com toda a serenidade, penso que é bom que certas coisas sejam ditas. Essas 

coisas, vou dizê-las, não gritá-las. 

Pois há muito tempo que o grito não faz mais parte de minha vida. Faz tanto tempo... Por 

que escrever esta obra? Ninguém a solicitou. E muito menos aqueles a quem ela se destina. 

E então? Então, calmamente, respondo que há imbecis demais neste mundo. E já que o 

digo, vou tentar prová-lo. Em direção a um novo humanismo... À compreensão dos 

homens... Nossos irmãos de cor... Creio em ti, Homem... O preconceito de raça ... 

Compreender e amar... De todos os lados, sou assediado por dezenas e centenas de 

páginas que tentam impor-se a mim. Entretanto, uma só linha seria suficiente. Uma única 

resposta a dar e o problema do negro seria destituído de sua importância. Que quer o 

homem? Que quer o homem negro? 

(Fanon, 2008, p. 25-26). 

 
 
 
 
 

            A racialização é recorrente na história do capitalismo, resultando na construção 

de identidades baseadas em raça. Observamos no processo de colonização que as 

relações entre colonizador e colonizado se tornaram invenções fundamentais para o 

desenvolvimento das metrópoles, sendo a raça um mecanismo de controle. Frantz 

Fanon é um autor essencial para compreendermos o racismo e seus efeitos nas 

subjetividades negras, analisando descolonização e identidade negra, bem como 

evidenciando implicações sociais e psicológicas como parte integrante da herança 

colonial. Nesse contexto, é relevante investigar como a personagem Otelo pode ser 

compreendida a partir das teorias de Fanon. A análise de Otelo, o mouro de 

Veneza(1603), de Shakespeare, permite refletir sobre as intenções raciais na obra e 

suas relações com as realidades sociais e culturais para além de sua época. O 

presente estudo visa contribuir com as reflexões críticas acerca da questão racial, 

oferecendo novas perspectivas sobre o impacto do racismo na atualidade, 

possibilitando avaliar escolhas estéticas e políticas no processo cênico do monólogo 

Otelo,o outro(2023), interpretado por mim e dirigido por Almando Stock. 



Frantz Fanon nasceu em 1925, em Fort-de-France, Martinica, ainda hoje 

departamento ultramarino francês. Esse contexto colonial influenciou profundamente 

sua trajetória pessoal, intelectual e política. Apesar de integrada à França, a 

Martinica mantinha dominação racial e econômica típica do colonialismo, percebida 

por Fanon ao longo da vida. Filho de classe média, cresceu em uma sociedade de 

identidade ambígua: negros que se viam como franceses, distantes de outros negros 

do Caribe ou mesmo da África Ocidental. A experiência colonial forneceu a Fanon os 

elementos para criticar o sistema colonial. A presença de marinheiros brancos, 

refugiados na ilha durante a ocupação nazista na França(1940) revelou que, mesmo 

culturalmente franceses, os colonos eram tratados como inferiores (Faustino, 2018, 

p.33). 

Fanon se alistou nas Forças Coloniais Francesas na Segunda Guerra 

Mundial, mas a experiência militar evidenciou a desigualdade racial, reforçando sua 

compreensão do colonizado como ‘’o outro’’. Após a guerra, mudou-se para a 

França, cursou medicina especializada em psiquiatria, influenciado por Freud, 

Lacan, Hegel, Nietzsche, Karl Marx, Sartre, Merleau Ponty e Tosquelles. Sua 

dissertação, recusada pela academia, originou a obra literária Pele Negra, Máscaras 

Brancas (1952). Nela, o autor analisa a internalização do racismo no negro 

colonizado. 

Em 1953, Fanon muda-se para a Argélia, então colônia francesa, onde atua 

como médico psiquiatra. O contato com a realidade colonial argelina radicaliza ainda 

mais seu posicionamento político. Com o início da luta armada pela independência 

argelina (1954), Fanon aproxima-se da Front de Libération Nationale, tornando-se 

uma de suas vozes intelectuais. Expulso da França, exilou-se na Tunísia, 

continuando sua atuação como psiquiatra e articulador político da Frente de 

Libertação Nacional da Argélia. Sua trajetória é ancorada à produção teórica. Os 

Condenados Da Terra (1961) foi escrito enquanto lutava contra a leucemia. Nela, 

encontramos a sistematização do argumento de que a descolonização constitui uma 

transformação profunda da ordem mundial e não ocorre sem o confronto direto, 

sendo um processo historicamente violento e marcado por uma completa 

desorganização da lógica colonial (Fanon, 1955, p.33). 



O Existencialismo, corrente filosófica consolidada no século XX, se destaca 

pela ênfase na liberdade individual e pela busca de significados em um mundo 

marcado pela contingência e pela ausência de essências predefinidas. Entre seus 

maiores expoentes está Jean-Paul Sartre, cujo pensamento teve influência 

significativa em diversas áreas, incluindo a crítica ao humanismo burguês e aos 

limites impostos à noção de sujeito e de razão. Nesse contexto, o interesse de 

Frantz Fanon pelo movimento surge como um esforço teórico de repensar a posição 

do negro dentro dessa estrutura universal que define o humano. A partir das bases 

formuladas por Sartre, Fanon realiza uma crítica e uma reinterpretação das 

categorias de sujeito e de humanidade, situando a questão racial como central para 

a compreensão dos desafios do negro na estrutura e na pós-estrutura colonial. O 

autor indaga: 

 
Que quer o homem? Que quer o homem negro? Mesmo expondo-me 
ao ressentimento de meus irmãos de cor, direi que o negro não é 
um homem.Há uma zona de não-ser, uma região 
extraordinariamente estéril e árida, uma rampa essencialmente 
despojada, onde um autêntico ressurgimento pode acontecer. A 
maioria dos negros não desfruta do benefício de realizar esta descida 
aos verdadeiros Infernos (Fanon, 2008, p.26). 

 
 

 

A afirmação de que "o negro não é um homem" reflete tanto a percepção do 

autor quanto uma experiência coletiva, ao mesmo tempo em que provoca o 

pensamento hegemônico sobre a natureza da própria percepção de humanidade; 

ela aponta que, dentro da lógica colonial e racista, a humanidade do negro é a todo 

momento interditada, negada e objetificada. Como observa Gordon (apud 

Faustino,2015), assim como na obra clássica A Divina Comédia (1304-1321), o 

poeta é conduzido pelas camadas do Inferno até alcançar a redenção. Fanon 

assume o papel tanto de Dante quanto de Virgílio em sua análise dos conflitos 

sociais ao oferecer-nos a possibilidade de adentrarmos uma zona de não-ser, uma 

região árida e estéril (Faustino, 2015, pp.19-20). Adverte-nos Fanon: ''Contudo, a 

maioria dos negros não desfrutam do benefício de realizar esta descida aos 

verdadeiros Infernos" (Fanon, 2008, p. 26). Uma descida que, para muitos sujeitos, é 

parte do processo de encarar seus próprios demônios, atravessar a dor e, por meio 

dela, alcançar algum tipo de superação ou transformação. Essa jornada, comum à 

tradição  trágica  —  onde  a  hamartia  leva  à  queda  e,  posteriormente,  ao 



reconhecimento de si —, é frequentemente interditada ao sujeito negro. 
 
 

Ao descermos aos infernos da sociedade, conseguimos analisar como a 

concepção de raça se manifesta no significante negro, resultando numa redução 

dramática de sua subjetividade e dos seus direitos como sujeito-protagonista da 

própria história. Como observa Achille Mbembe, “A raça é ademais um complexo 

perverso, gerador de temores e tormentos, de perturbações do pensamento e de 

terror, mas sobretudo de infinitos sofrimentos e, eventualmente, de catástrofes” 

(Mbembe, 2013, p. 27). 

 
Para Fanon, analisar a opressão colonial significa compreender a lógica de 

um sistema que substitui uma ‘‘espécie’’ de homens por outra, com base em critérios 

capitalistas (Fanon,1968,p.25). A colonização não se limita à ocupação territorial, 

mas funciona como instrumento de acumulação primitiva de capital 

(Marx,2023,p.959). Ao articular marxismo e crítica-anticolonial, Fanon mostra que a 

violência colonial vai além da dimensão física, alcançando o ser e o saber, numa 

violência ontológica e epistemológica — dimensão destacada por Borba e 

Benzaquen (2020, p.10), ao afirmarem que ‘’a reflexão sobre a colonialidade do 

saber, do ser e do poder extrapola os termos marxistas clássicos, mas, tal qual nos 

estudos sobre subalternidade permanece uma tensão constitutiva’’. O(A) 

colonizado(a) não entra na sociabilidade capitalista mediante acordos: ele(a) é 

coisificado(a) como mercadoria ou instrumento de produção, sem reconhecimento. 

 
A lógica colonial nega a alteridade e coloca o negro(a) fora da concepção de 

humano. A leitura marxista mostra que a exploração ultrapassa ao sistema de 

produção da fábrica, manifestando-se também na dominação imperialista que 

expropria terras, corpos e saberes no sul global. Coexistem, assim, dois regimes de 

exploração: um pelo trabalho assalariado e outro pelo caráter racializado , colonial e 

manufaturado. 

Frantz Fanon articula dimensões da realidade social — economia, cultura, 

política e subjetividade — com a sua análise sobre o racismo, não sendo esse nunca 



isolado, mas parte do processo histórico de expansão capitalista (Fanon, 1980,p.38). 

A crítica já está posta e é fortemente elaborada por Aimé Césaire, ao denunciar os 

interesses econômicos e a violência estrutural que sustentam o projeto colonial: 

 
[...] o que é, em seu princípio,a colonização? Reconhecer que ela 
não é evangelização, nem empreitada filantrópica, nem vontade de 
fazer retroceder as fronteiras da ignorância, da enfermidade, da 
tirania; nem a expansão de Deus, nem a extensão do Direito; admitir 
de uma vez por todas, sem titubear por receio das consequências, 
que na colonização o gesto decisivo é o do aventureiro e do pirata, o 
do mercador e do armador, do caçador de ouro e do comerciante, o 
do apetite e da força, com a maléfica sombra projetada por trás por 
uma forma de civilização que em um momento de sua história se 
sente obrigada, endogenamente, a estender a concorrência de suas 
economias antagônicas à escala mundial (Césaire, 2010, p.17). 

 
 

 

Essa estrutura, portanto, não é fixa. O racismo acompanha as mudanças do 

capitalismo: da escravidão religiosa ao racismo cultural pós-guerra, adaptado à 

ordem liberal (Fanon,1956,p.78-80). O colonialismo dá lugar a formas mais 

sofisticadas de dominação a partir das quais a violência física cede aos mecanismos 

ideológicos e simbólicos. Não é o fim da exploração, mas sua rearticulação em 

moldes talvez mais sutis. A vida emergente do trabalhador nesse cenário é marcada 

por exigências de produtividade extrema, pressão constante por perfeição, jornadas 

exaustivas, desgaste físico, psicológico, dificuldades e condições de subsistência. O 

corpo racializado, portanto, continua sendo explorado, agora dentro de uma 

engrenagem que transforma a exploração direta em gestão corporativa, 

precarização do trabalho e disciplinamento subjetivo induzido por disputas e 

meritocracia. 

É importante perceber que o racismo não é homogêneo. Assume máscaras 

brancas conforme o território, a cultura e a vivência de cada população racializada, 

adaptadas ao novo cenário geopolítico. Com o surgimento de novas formas de 

racismo, é crucial entender sua relação com mudanças nas estruturas de classe e 



poder. O neoliberalismo global, a crise entre países e a financeirização da vida, 

impõem desafios que exigem novas formas de resistência e crítica. 

 
 

 
A descolonização, como se sabe, é um processo histórico: quer dizer 
que não pode ser compreendida e não resulta inteligível, translúcida 
em si mesma, senão na medida exacta em que se distingue o 
movimento histórico que lhe dá forma e conteúdo (Fanon,1961,p.31). 

 

Essas novas formas de dominação estão presentes no monólogo Otelo, o 

outro (2023). Elas se encarnam no cotidiano concreto de trabalhadores racializados, 

como a personagem do espetáculo, um motoboy que abre a cena, sujeito que ocupa 

a linha de frente da cadeia produtiva precarizada. É ele quem entrega as 

mercadorias, mas também carrega, em seu corpo e em sua vivência os efeitos da 

reconfiguração global do capital. Essa forma de “liberdade controlada”, que aparece 

como autonomia empreendedora, na verdade mascara um regime de trabalho 

marcado por ausência de direitos, cobranças e performance constante. A figura do 

motoboy em Otelo, o outro (2023) nos ajuda a visualizar, de forma contundente, a 

transição entre a violência colonial e os dispositivos simbólicos do neocapitalismo 

que, inclusive transferem a responsabilidade total para o indivíduo, apagando as 

estruturas que a produzem. 

 
 

 
Otelo, o outro (2023) 

 
... O negro não é um homem (Fanon, 2008, p.26). 

… Cheguei ao mundo pretendendo descobrir um sentido nas coisas, minha alma cheia do 
desejo de estar na origem do mundo, e eis que me descubro objeto em meio a outros 

objetos (Fanon, 2008, p.103). 



 
 
 
 
 
 

 
Figura 1: Otelo chega de moto no espaço cênico 

 

Fonte: acervo Almando Storck Foto: Julia Ribeiro 
 
 
 

 

É nesse ‘’corre’’ que se materializa a dialética entre trabalho e subjetividade, 

entre corpo e máquina, entre identidade e performance. Storck Júnior (2023) torna 

visível essa engrenagem invisível em seu processo de direção. Sua dramaturgia, 

assim, atualiza a crítica de Fanon ao mostrar que a violência não desapareceu — 

ela apenas mudou de forma com a máscara da modernidade, algoritmo, criptografia, 

inteligência artificial e discurso de inovação. 

No auge da pandemia, os entregadores — majoritariamente homens negros e 

pobres — tornaram-se essenciais, mas continuam invisíveis. Sem acesso a 

equipamentos de proteção, sem direito à assistência, sem vínculo empregatício, 

continuaram rodando as cidades enquanto outros se protegiam da epidemia do 



COVID-19. Foi também nesse momento que surgiram movimentos como o ''Breque 

dos Apps”, demonstrando que mesmo sob opressão extrema, há poder de 

organização coletiva e crítica radical ao sistema. 

A peça nesse sentido, atua como extensão simbólica dessas resistências: ela 

oferece linguagem e imaginação para dizer o que o discurso dominante tenta calar. 

O racismo estrutural atual é indissociável da lógica do capital financeiro, da 

uberização das relações de trabalho, da gestão algorítmica da vida, bem como da 

negação sistemática dos corpos racializados. Um dos recursos mais potentes na 

estrutura dramatúrgica criada por Storck Júnior (2023) foi o trabalho de 

multi-personagem, concentrado na atuação, ou seja, um único ator assume os 

diferentes papéis da narrativa cênica. 

O fio condutor desse percurso era a figura de um motoboy narrador da peça. 

A figura do motoboy nos permitiu articular o Otelo de Shakespeare à nossa realidade 

concreta, pensando o racismo e a desigualdade estrutural no corpo de quem 

atravessa a cidade para sobreviver. É o trabalhador precarizado que vira herói 

trágico. Além disso, outra figura incorporada à dramaturgia — pensada e introduzida 

por Storck Júnior (2023) — foi a de Zé Pelintra, entidade presente nas religiões de 

matriz africana. Storck Júnior (2025) comenta que essa escolha “foi uma forma de 

saudar os Exus e colocar em cena as culturas negras de resistência, que por tantas 

vezes são invisibilizadas nos espaços acadêmicos e artísticos.” 



Figura 2: O malandro invade a cena de Otelo 

Fonte: acervo Almando Storck Foto:Julia Ribeiro 

 

 
 
 
 
 

 

Descrevemos essa dramaturgia como um cordel onírico, não pela filiação à 

literatura nordestina nem pela forma rimada, mas por sua estrutura narrativa simples, 

direta e fluida, que faz uso de fragmentos do texto original com liberdade criativa e 

crítica. As abordagens em cena dialogam diretamente com o clássico Otelo, o 

Mouro de Veneza (1603), que nos atravessou como diretor e ator — enquanto 

artistas, estudantes universitários de um país racialmente desigual e enquanto 

sujeitos imersos num processo criativo em tempos de crise global frente à pandemia 

de Covid-19.No jogo apropriativo, o diálogo entre o texto-referente e a cena 

obedecem sempre a uma visão em diagonal. Para Alex Beigui: 

 
 

 
No jogo via cena, o texto passa a se constituir no palco de mofado 
volátil, o que proporciona fissuras em suas partes e, 
consequentemente, em suas redes de sentido. A ideia de conjunto 
(estrutura textual) cede lugar à ideia de texto-simulacro (espaço 
figurado), um campo de interseções configurativas, através das quais 
cada elemento é experimentado no mesmo instante em que participa 
diretamente da experiência estética. Daí a feitura do texto ser sempre 
inaugural, não importando o número de vezes que apareça na cena; 



a própria possibilidade de modificação impõe um ‘risco’, este 
passando a integrar a própria composição em jogo. Temos, então, a 
repetição (prova de permanência) e o risco constante de mudança 
(espaço de alteração), provocando assim uma espécie de 
descentramento, apelo direto ao interpretante que passa a operar 
não mais por um sistema definido de sentidos, mas de uma rede de 
sobreposições, simultaneamente, livre e atrelada à referência que a 
originou, no caso o texto literário (Beigui, 2006, pp. 31-32). 

 
 

 

Ao pensarmos nas contribuições de autores(as) como Frantz Fanon, Sueli 

Carneiro e Grada Kilomba — assim como de Aníbal Quijano e Walter Mignolo, com a 

noção de colonialidade do poder —, entre tantos outros, é essencial que tracemos 

essas conexões com o presente. A dramaturgia conecta vias entre passado e 

presente, mostrando que o racismo estrutural contemporâneo é inseparável da 

lógica do capital financeiro, da uberização das relações de trabalho, da gestão 

algorítmica da vida e da negação sistemática dos corpos racializados. 

 
O sujeito negro não é visto como humano, mas como esteriótipo pelo olhar do 

branco — existência marcada pelo racismo estrututal — resultante de um 

permanente jogo desigual de forças. A alienação manifesta-se nas práticas sociais, 

econômicas e políticas, exigindo que o negro se adapte a padrões e tradições que o 

excluem. A máscara branca, metáfora em Fanon, simboliza contundentemente esse 

processo: 

 
Da parte mais negra da minha alma, através da zona de meias-tintas, 
me vem esse desejo repentino de ser branco. Não quero ser 
reconhecido como negro, e sim como branco (Fanon,2008,p.69). 

 

 

É importante compreender que nem toda máscara branca é voluntária; muitas 

vezes, são adotadas como recurso/estratégia de proteção frente aos obstáculos que 

o racismo impõe nas dimensões intelectuais, estéticas, afetivas e culturais. No 

entanto, adequar-se aos padrões sociais impostos não dissolve a alienação; ao 

contrário, a intensifica. Isso ocorre porque a consciência permanece cindida, 



tensionada entre o ser e o não ser1, entre a presença vivida e a imagem alienada 

(Faustino, 2015, p.152). 

 

 
Fanon propõe um humanismo universal, no qual a liberdade dos sujeitos passa 

pela superação das estruturas coloniais. Essa superação, todavia, não se realiza 

unicamente pela via da interioridade do pensamento, exige-se para tanto uma 

transformação material das condições que sustentam o colonialismo: a economia, o 

Estado e as Instituições. Para compreender a alienação colonial, é necessário 

articular uma análise que integre os planos econômico, social e psicológico, 

reconhecendo que a interiorização da inferioridade decorre da dominação histórica. 

Essa dinâmica normaliza desigualdades, perpetua preconceitos e estabelece 

posições sociais com base na cor e na cultura. 

A alienação colonial limita, assim, o reconhecimento de si (branco) e do 

outro (negro) como sujeito, operando-se assimetrias nas relações sociais, 

consolidando a opressão estrutural e impedindo a verdadeira emancipação. Para 

Faustino (2026), compreender essa interconexão é fundamental para desvendar as 

raízes da dominação colonial e sua perpetuação na sociedade(Faustino, 2016, 

p.56-61). A subjetividade do colonizado é moldada sob os critérios do 

colonizador.Por isso, a práxis exige uma reinvenção profunda também da própria 

visão  de  mundo  do colonizador,que precisa romper com a lógica 

narcísica-cartesiana da dominação. 

No capitulo “A experiência vivida do negro”, em Pele Negra, Máscaras 

Brancas (2008), Fanon, ao interrogar a concepção sartreana de experiência e 

existência, critica as formas de desumanização no mundo colonial. Se “nao há 

essência que preceda a existência”, no colonialismo, o negro(a) é privado(a) desse 

reconhecimento: ‘’Enquanto não é reconhecido pelo outro; é deste outro que 

dependem seu valor e realidade humana’’ (Fanon, 2008, p.180). A alienação é a 

negação sistemática de humanidade. Superá-la requer ação política, ruptura das 

máscaras brancas e reconstrução de uma subjetividade livre, para além das 

categorias senhor e escravo. A Europa, apesar de seu discurso universalista, falha 

ao definir o significante ‘’humanismo’’. Em seu narcisismo e clausura cultural, impôs 
 

1 To be or not to be? Pensando com Hamlet, tal questão geraria um outro espetáculo e releitura de 
Shakespeare. 



ao mundo um modelo de humano que excluiu justamente aqueles que dizia 

representar. Como afirma Fanon(1965): 

 

 
Camaradas, não teremos outra coisa a fazer senão criar uma terceira 
Europa? O Ocidente quis ser uma aventura do espírito [...] a Europa 
justificou os seus crimes e legitimou a escravidão’[...]. Um diálogo 
permanente consigo mesma, um narcisismo mais obsceno, não 
deixaram de preparar o terreno num quase delírio, onde o trabalho 
cerebral se converte num sofrimento, onde as realidades não são já 
as do homem vivo, que trabalha e se forma a si próprio, mas 
palavras, diversos grupos de palavras, as tensões aparecidas dos 
significados contidos nas palavras (Fanon,1965, p.312). 

 

 

É nesse ponto que o Existencialismo encontra sua tensão mais fecunda, entre 

a promessa da liberdade e as condições materiais e simbólicas que a tornam 

possível ou impossível. A aparente estabilidade da ordem social repousa sobre uma 

base histórica de sangue, expropriação e silenciamento. A violência, embora 

dissimulada sob a diplomática aparência da legalidade, da normalidade institucional 

ou da paz civilizatória, é um verdadeiro eixo estruturante das relações sociais 

modernas. 

Essa violência normatizada e invisibilizada, torna-se ainda mais perversa ao 

deslocar o signo da agressão para o corpo daquele que a denúncia: é o protesto 

contra a violência que passa a ser visto como violento. Casos como os assassinatos 

de Marielle Franco (2018), no Brasil, e George Floyd (2020), nos Estados Unidos, 

representam com brutal clareza essa lógica perversa. Entretanto, seus nomes 

tornaram-se símbolos de denúncia global, impulsionando manifestações que exigem 

a superação de uma ordem ainda colonial em essência. 

Redistribuir a violência é romper paradigmas e desestabilizar um sistema que 

se legitima pela opressão. Fanon, em Os condenados Da Terra (1961), aponta que 

a violência revolucionária só cumpre função transformadora quando guiada por 

direção política consciente: ‘’Só a violência exercida pelo povo, organizada e 

esclarecida, permite às massas decifrarem a realidade social’’ (Fanon,1961, p.152). 



Nesse sentido, Paulo Freire ressoa: “Quando a educação não é libertadora, o sonho 

do oprimido é ser opressor”. 

 
O próprio Fanon, frequentemente acusado de apologista da violência, foi 

objeto de controvérsia sobretudo após a publicação do prefácio de Sartre à edição 

original de Os Condenados Da Terra (1961). Embora esse texto tenha contribuído 

para a difusão internacional do pensamento fanoniano, também gerou duras críticas 

— especialmente por sua ênfase na guerra da Argélia como expressão de uma 

violência revolucionária. O que se apresenta como ‘’ordem’’ é, na verdade, a 

racionalização da violência política. Romper com ela significa colapsar a estrutura, 

romper valores, saberes e afetos. Como diz Fanon: ’’O prognóstico está nas mãos 

daqueles que quiserem sacudir as raízes contaminadas do edifício’’ (Fanon, 2008, 

p.28). 

A descolonização não busca apenas ajustes institucionais, mas implica 

ruptura ontológica e política com o mundo colonial. Para Jota Mombaça 

(MOMBAÇA, 2019, p.81), retomando Fanon, trata-se de um ‘ projeto de desordem 

total’’, pois não visa consenso, mas o fim das hierarquias que sustentam a assimetria 

entre colonizador(a) e colonizado(a). É instaurar o horizonte de fim do mundo — não 

da existência, mas da ordem erguida sob hegemonia epistêmica e material coloniais. 

Nesse sentido, a descolonização do pensamento é central: não basta revisar 

conteúdos, é preciso interrogar os alicerces da produção do saber. Como observa 

Quijano, ‘’todas as experiências históricas e produtos culturais foram articulados a 

uma só cultura global sob a hegemonia europeia, que concentrou o controle das 

subjetividades, da cultura e sobretudo, do conhecimento’’(Quijano, 2005, p.121). 

 
A hegemonia acadêmica é, assim, uma das expressões mais infladas da 

colonialidade do saber. Ela opera tanto pela exclusão quanto pela domesticação dos 

saberes dissidentes, mantendo sob controle os meios de produção e circulação do 

conhecimento (Kilomba, 2019, p.30). Muitos(as) escritores(as) e artistas negros(as) 



não chegam às bibliotecas, aos currículos universitários ou aos espaços de 

legitimação intelectual. Essa ausência diz muito sobre a insistência que incide uma 

ordem racista e mantenedora do saber, profundamente ancorada com as estruturas 

de classe e dispositivos coloniais que sustentam a violência epistêmica. Graças às 

políticas afirmativas e ao acesso gratuito ao ensino superior, esse cenário começa a 

mudar.2 Estudantes negros(as) e da periferia, ao ocuparem a academia, 

reinvindicam autores(as) negros(as), tensionando o cânone e ampliando a produção 

de conhecimento. 

 
Desde o racionalismo cartesiano — ‘’penso, logo existo’’ —, a Europa passou 

a definir o humano sob a lógica eurocentrica: homem, branco, proprietário, cisgênero 

e europeu. Essa concepção, consolidada no Renascimento e Iluminismo, instituiu 

um sujeito universal abstrato (DUSSEL, 2005,p.29), sustentado por uma 

racionalidade que legitima opressões desde a colonização. 

A identidade europeia formou-se não só pela produção de conhecimento, mas 

pela invenção do ‘’outro’’ como não humano — o negro, o mouro, o indígena, o 

árabe, a mulher, os corpos dissidentes. Esses sujeitos, ainda que presentes, foram/ 

são paradoxamente negados e invisibilizados nos espaços da humanidade. 

Pensar a Europa exige revelar sua face colonial, bem como seu desenvolvimento 

material e cultural,institucional a partir e por via da exploração. A razão moderna, 

longe de ser universal, nasce situada e marcada por relações de poder. Questionar 

essa razão é também questionar o direito de ser reconhecido como humano, mais 

profundamente, o que significa, afinal, ser humano. Questão tão cara a Fanon. 

Numa anacronia histórica, cultural e formal que separa William Shakespeare e 

Frantz Fanon, é possível traçar entre eles um elo profundo: ambos se dedicaram a 

compreender, representar e tensionar a experiência humana em sua complexidade 

mais crua. Shakespeare, a partir do palco elisabetano; Fanon, a partir do campo de 

batalha colonial e do consultório psiquiátrico, Ambos compartilham um humanismo 

 

2 Sancionada em 2012, referimo-nos à Lei 12.711. 



inquieto, provocador e problematizador. Em Shakespeare, não há modelos ideais de 

caráter, sendo seus personagens humanos em toda a amplitude do termo — sujeitos 

falhos, contraditórios, capazes do sublime e do grotesco, do cruel ao bondoso 

(Heliodora,1997, p.47). Ainda para Bárbara Heliodora, a ação dramática, seja na 

comédia ou na tragédia, revela a densidade dos sujeitos em suas escolhas, dilemas 

e desfechos (Heliodora,1997, p.196). 

Fanon, ao abordar a violência colonial, o racismo e as cicatrizes psíquicas do 

sujeito racializado, também nos oferece um olhar agudo sobre o homem em conflito 

— não apenas com o outro, mas com o mundo que o nega como sujeito. Ambos, à 

sua maneira, lidam com a ação e a existência no mundo. Enquanto em Shakespeare 

se dramatiza o conflito do homem consigo mesmo e com a ordem social, em Fanon 

observamos a condição trágica de quem é despojado de humanidade por uma 

ordem colonial que o transforma em coisa. Assim como as personagens 

shakespearianas revelam sua humanidade no entrechoque de forças sociais e 

desejos internos, os sujeitos em Fanon emergem verdadeiramente no momento de 

ruptura — na ação política, na revolta, na descolonização do ser. Contudo, há de se 

pontuar que as personagens retratadas em Shakespeare obedecem à regra 

aristotélica a partir da qual respeita-se à origem nobre da personagem de natureza 

trágica. Otelo, embora não tenha origem nobre, conquista seu lugar na tragédia 

através de sua alta patente. 

A figura trágica, tal como definida por Aristóteles (1986, p.110) -''imitação de 

uma ação séria'' que provoca katharsis — vai de encontro a Otelo, cuja trajetória 

expõe os conflitos da alteridade, da honra e do corpo racializado. As encruzas 

fanonianas sobre a estrutura dramática shakesperiana, amplia-nos o campo de 

significados da tragédia: Otelo deixa de ser apenas uma personagem ficional e 

passa a ser lido como efeito social do sujeito negro alienado, forjado pelas violências 

simbólicas e materiais do colonialismo. A anacronia, portanto, não é uma 

contradição temporal, mas um recurso crítico que tensiona os limites entre forma e 

ideologia, permitindo que a função dramática da personagem atue e interprete as 



estruturas sociais que o produz. 
 
 

 
Otelo, o mouro de Veneza 

 
 

 
A peça parte de uma situação doméstica, o casamento entre um mouro e 

uma mulher branca. Aliança que em uma sociedade racializada torna-se trágica. A 

relação entre Otelo e Desdêmona encena um desejo interdito e politicamente 

deletério. No capítulo “O homem de cor e a mulher branca”, o homem negro projeta 

na mulher branca a esperança de integração e de apagar simbolicamente sua 

negrura/negritude: “Possuir uma mulher branca é, para o homem de cor, possuir o 

mundo branco’’ (FANON,2008,p.69). 

 
Desdêmona não é apenas objeto de desejo de afeto, ela representa, para 

Otelo, uma via de pertencimento ao mundo branco que o recusa. Mas, como nos 

alerta Fanon, essa busca é uma armadilha, pois o sujeito racializado que tenta se 

assimilar vê sua diferença reafirmada (Fanon, 2008). A tragédia de Otelo nasce 

dessa ferida — quanto mais busca aceitação, mais se torna ‘’o outro’’, o estranho, o 

suspeito, a vítima e o algoz. O amor que poderia emancipá-lo aprisiona-o na 

máscara branca veneziana. A sociedade não permite que ele seja só um homem 

apaixonado, ele será sempre ‘’o mouro’’. Embora transgressora em certo sentido, 

Desdêmona não escapa ao regime simbólico. O amor interracial carrega 

ambivalência, o gesto afetivo é também desejo sexual e dominio (Fanon, 2008, 

p.75). A mulher branca aqui, pode aceitar o homem negro, mas apenas como 

exceção e fantasia. Uma forma exótica e sexual de relação com o diferente? 

Desdêmona, ainda que involuntariamente, reforça a hierarquia racial ao se 

colocar como mediadora entre Otelo e a sociedade. Seu amor não escapa à lógica 

colonial, ele é atravessado por poder e desigualdade. A relação entre ambos 

torna-se palco do drama de um sujeito e de um sentimento cindidos. 



 
 

 
A barbárie em Iago 

 

 
A figura de Iago pode ser lida como expressão do colonizador(a). Ele não é 

apenas um ressentido por motivos pessoais, mas encarna o sistema da branquitude 

ameaçado pela presença de Otelo — um corpo negro que ultrapassa os limites 

coloniais dados. Sua revolta com a promoção de Cássio é apenas um pretexto para 

seu incômodo mais profundo. Otelo ocupa uma posição de comando e prestígio, 

reforçando sua representação do medo e da indignação. Fanon observa que o 

colonizador projeta no negro os medos e inseguranças que deseja repremir (Fanon, 

2008, p.143). 

Essa projeção revela o desejo de eliminar o outro-racializado para a 

manutenção da ordem simbólica abalada pela presença do negro em espaços 

historicamente interditados. Iago atua como agente de uma violência racista e 

colonial, que age pela manipulação emocional e pela dúvida que corrói Otelo. Para 

Fanon (2008), o homem negro, numa sociedade racialmente estruturada, é forçado 

a se ver com os olhos do opressor. 

Iago explora a vulnerabilidade de Otelo com situações banais, suposições 

calculadas e provas encenadas que alimentam medo e ciúme, deixando seus 

pensamentos sujeitos a manipulações cruéis. Ele simboliza o racismo estrutural, não 

recorre a insultos raciais diretos, não faz uso do confronto direto, mas age nas 

entrelinhas, mobilizando aliados como Cássio e Rodrigo para corroer a autoestima 

de Otelo. No ato I, Cena I , ao alertar Brabâncio sobre o casamento da filha, Iago 

utiliza a seguinte metáfora ‘’um velho bode negro está cobrindo vossa ovelha 

branca’’ (Shakespeare ,2017, pp. 85-90), onde o verbo ‘’cobrir’’, típico da cópula, 

reduz Otelo á condição bestial. 



A metáfora opõe o ‘’bode negro’’ — lascivo e demoníaco na tradição cristã — 

à ‘’ ovelha branca’’, símbolo de pureza e castidade. A animalização se intensifica na 

perífrase ‘’garanhão da Barbária’ ’(Shakespeare, 2017, p. 110), que limita Otelo a 

animal reprodutor, negando-lhe dimensão intelectual. A menção à ‘’Barbária’’ atua 

como metonímia, condensando estereótipos de selvageria africana no discurso 

colonial europeu. 

A hipérbole racista aparece ao dramatizar a miscigenação, sugerindo que a 

descendência interracial resultaria em seres híbridos, meio-humanos, meio- animais, 

revelando os medos da sociedade elisabetana diante da alteridade racial. O termo 

‘’mouro’’, usado sistematicamente, funciona como metonímia, substituindo ‘’Otelo’’ e 

despersonalizando-o, reduzindo sua complexidade a um rótulo étnico, explicitamente 

xenofóbico. Essa estratégia evidencia como o racismo nega a singularidade do 

sujeito negro, transformando-o em representante de uma categoria supostamente 

inferior. Durante a reunião do senado, Brabâncio acusa Otelo, sem provas, de 

‘’induzir Desdêmona a casar-se por meio de Bruxarias’’. A acusação mobiliza um 

imaginário cristão europeu que associava práticas espirituais, inclusive africanas, ao 

demônio e à heresia, à tribo. A impossibilidade de conceder que uma jovem branca 

pudesse amar genuinamente um homem negro revela camadas de violencia 

religiosa e epistêmica. 

 
O racismo em Otelo não permanece apenas na esfera linguística, em insultos, 

mas através de um aparato discursivo sofisticado que naturaliza a interiorização 

racial por figuras de linguagem, poéticas e dialetais, mostrando a dimensão estética 

da violência colonial/ medieval. A atuação discreta, sorrateira e disfarçada de 

honestidade é exatamente o que Fanon identifica como a violência mais destrutiva 

do colonialismo, àquela que leva o colonizado à autodestruição. Ao induzir Otelo a 

matar Desdêmona, Iago cumpre seu triunfo, qual seja: faz o homem negro assumir o 

papel que o racismo lhe reservou – barbaro, impusivo, violento, irascível e indigno 

do amor conquistado. Embora o clássico seja lembrado como um crime passional, é 

necessário revisar a narrativa criticamente. Iago manipula todos ao seu redor e é 



responsável por dois assassinatos: o de Emília, sua esposa e o de Rodrigo. Ele 

mata Emília ao final, quando ela revela a trama e defende Desdêmona,mas esse 

feminicídio raramente é comentado, seja pela crítica, seja pelo próprio contexto de 

enunciação da peça. 

Curiosamente, o peso simbólico do feminicídio recai quase exclusivamente 

sobre Otelo. A crítica e a tradição teatral concentram-se na morte de Desdêmona, 

eclipsando e passando o pano para os outros assassinatos de Iago. Isso reforça a 

visão da peça ser impulsionada por estruturas patriarcais, raciais e coloniais. A falta 

de motivação clara de Iago — além de ressentimento e inveja — amplia o 

arquétipo do colonizador que destrói por prazer e controle. Sua perversidade impede 

que personagens e público compreendam a engrenagem do colapso moral e físico 

de todos. Iago é , sem dúvida, a figura mais fascinante e complexa da peça. O que o 

torna tão enigmático e mais intrigante que a narrativa central de Otelo e 

Desdêmona? O fato dele ser branco, estrategista, maquiavélico não o pune, pelo 

contrário, o protege. Sua patologia não se limita às desmedidas de um orgulho ferido 

ou à ganância, como vemos em outras figuras de Shakespeare. 

 

 
A falha do herói e a Hybris de Otelo 

 
 
 

 
Em Otelo, penso não ser orgulho ou punição divina que a personagem 

sucumbe, mas pela crença excessiva nos códigos da sociedade branca. A falha de 

Otelo é crer que foi aceito como igual na sociedade veneziana; que sua carreira, fé e 

amor por Desdêmona o libertam da condição de mouro. Essa falha o impede de 

ver-se num jogo social e racial, onde é tolerado, mas nunca aceito. Fanon nos 

lembra que o negro busca a branquitude como validação. Otelo encarna a 

masculinidade europeia — cisgenero, general, cristão, patriota — mas sua 

existência revela a fenda: é mouro, estrangeiro, sempre o outro. 

 

 
Proponho, para a atuação de Otelo, um sujeito cindido em três movimentos: 

desejo de integração, consciência da exterioridade e autonegação diante da 

rejeição. Seu ciúmes expressa fragilidade subjetiva. Otelo depende da aprovação 



branca para existir. Ao crer na traição de Desdêmona, convence-se indigno de seu 

amor. O ato contra a esposa é também contra si. O suicídio encerra o ciclo: não há 

lugar para ele no mundo que tenta habitar. A estrutura o repele, e ele se pune. Tal 

gesto mostra o efeito da hybris: não há orgulho ou punição dos deuses, mas sim,o 

erro de crer nas aparentes intenções de um sistema racista, cujas leis estão postas 

e a serviço da branquitude. 

Achile Mbembe observa que ‘’os mundos euro-americanos fizeram do ‘negro’ 

e da ‘raça’ duas versões da loucura codificada’’ (Mbembe, 2018, p.11). Otelo é 

tragado por esse sistema que opera fora e dentro da Europa. Ao tentar encarnar o 

ideal europeu de homem, ele esquece que sua pele o denuncia; esquece da sua 

negrura e negritude. Otelo é o sujeito negro que sofre uma 

despersonalização/desumanização ao tentar ser reconhecido como homem. 

A internalização da lógica opressora o conduz a um desfecho trágico, 

refletindo a destruição causada pela interiorização do racismo. O caso de Sergio 

Camargo como presidente da Fundação Palmares (2019-2022) exemplifica a 

interiorização do racismo. Suas declarações negando o racismo, deslegitimando o 

movimento negro e desvalorizando figuras históricas surpreenderam por virem de 

uma pessoa negra em cargo de poder ligado à cultura afro-brasileira. Em Fanon, 

isso se explica pela alienação e pelo mimetismo: o oprimido, ao buscar ascensão 

nas estruturas dominantes, adota a lógica do opressor e age contra seus iguais. 

Essa postura expressa uma dupla consciência distorcida, na qual a identidade 

negra é interiorizada em favor de uma integração (ainda que ilusória), revelando 

como o racismo atua e causa o fratricídio dos movimentos políticos. 

 

 
Representações cênicas de Otelo e as blackfaces 

 

 
Desde sua estreia no século XVII, Otelo tornou-se um dos papeis mais 

icônicos e paradoxais do teatro ocidental: um personagem negro inserido num 

cânone eurocêntrico. Frequentemente interpretado por atores brancos em 

blackfaces, essa prática materializou formas grotescas e racistas de representar o 



homem negro. 

O blackface surgiu nos minstrel shows do século XIX, nos EUA, quando 

 
atores brancos, com o rosto escurecido, encenaram caricaturas que retratavam 

negros como preguiçosos, ignorantes ou violentos, reforçando a supremacia branca. 

Essa lógica se repete na caracterização de Laurence Olivier em Otelo (1964/65). Ao 

invés de explorar a complexidade do personagem, o ator reforçou estigmas, 

pintando todo o corpo, exagerando traços faciais e adotando maneirismos 

estereotipados. Como destaca Lima e Sena, Olivier buscava ‘’ser negro no fundo da 

alma’’, mas construiu uma performance colonizadora e fetichizada do corpo negro 

(2018,p.29-31). Em Pele Negra, Máscaras Brancas (2008), Fanon mostra que o 

sujeito negro é forçado a se enxerga pelo olhar do colonizador. A encenação de 

Otelo por atores brancos dramatiza essa alienação: o negro aparece como projeção 

do desejo e do medo europeu; um corpo colonizado e controlado pela branquitude. 

No Brasil, o Teatro Experimental do Negro (TEN), fundado em 1944 por 

Abdias do Nascimento, reivindicou o direito à representação digna e rompeu com o 

apagamento racial. Em 1945, encenaram Otelo com Abdias no papel principal, gesto 

simbólico contra séculos de distorções e ausência de letramento racial. O TEN 

projetou atores como Milton Gonçalves, Ruth de Souza e Léa Garcia, que marcaram 

o teatro, a TV e o cinema, defendendo a valorização da identidade negra. Sua 

proposta estética e política unia arte e militância, rompendo estereótipos e criando 

novos imaginários. A representação histórica de Otelo revela criticas que 

atravessaram Fanon, Abdias e o próprio Shakespeare, todas centradas na 

branquitude como estrutura que normatiza e protege o privilégio branco, definindo o 

negro como o outro: suspeito, hipersexualizado, irracional. 

 
O personagem foi ainda interpretado por brancos em blackfaces, tanto no 

cinema mudo como no filme de 1922 com Emil Jannings. Só em 1995, Laurence 

Fishburne foi o primeiro ator negro a interpretar Otelo em uma grande produção 

hollywoodiana,  ainda  marcada  por  tensões  raciais.  Estruturas  dramáticas  e 



estereótipos raciais de Otelo reaparecem em novelas e minisséries, como 

personagens negros erotizados, descartáveis ou periféricos. Hoje grupos como 

Companhia dos Comuns, Cia Abdias Nascimento e Bando de Teatro Olodum 

exploram Otelo e outros clássicos a partir de perspectivas étnico-raciais, 

reescrevendo o cânone a partir da presença negra. 

 
Considerações finais 

 

 
Este trabalho partiu das encruzilhadas entre prática e teoria, entre o palco e a 

crítica, entre a palavra de Shakespeare e o gesto crítico insurgente de Fanon. 

Busquei refletir como Otelo, inserido na dramaturgia europeia e colonial, pode ser 

ressignificado por uma perspectiva crítica de raça, identidade e cena. A cena sendo 

entendida sempre como modo de leitura, deslocamento e reinvenção. Otelo instaura 

disputas simbólicas onde se colocam em jogo os sentidos do humano, do outro,da 

presença e da ausência do trágico. O presente trabalho propõe um estudo que 

articula teoria fanoniana e dramaturgia shakespeariana, ressignificando criticamente 

o cânone ocidental a partir de epistemologias negras e do Sul global com potencial 

transformador para teoria e prática teatral futuras. A metodologia oferece aportes 

para que estudantes e pesquisadores(as) negros(as) reivindiquem protagonismo na 

produção de conhecimento e tensionem a hegemonia eurocentrica nos currículos 

acadêmicos. 

Os resultados apontam perspectivas futuras na formação de público e na 

análise dos efeitos pedagógicos, psicossociais e políticos a partir de espetáculos 

que unem teoria crítica racial e prática teatral, contribuindo para a democratização 

do conhecimento. Tal investigação reafirma o potencial transformador do teatro 

como linguagem de resistência e produção de saberes, mostrando que a 

descolonização do pensamento passa pela revisão, diálogo e, sobretudo, 

descolonização das formas/fontes artísticas, assim como dos modos de produzir 

conhecimento sobre elas. 



 
 
 
 
 
 
 
 

 
Referências 

 
ARISTÓTELES. Poética. Tradução de Eudoro de Sousa. Lisboa: Imprensa Nacional 
– Casa da Moeda, 1986. 

 
BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo: fatos e mitos. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 1980. 

 
BEIGUI, Alex. Dramaturgia por outras vias: apropriações como matriz estética do 
teatro contemporâneo - do texto literário à encenação. Tese (Doutorado). 2006. 285 
fls. Universidade de São Paulo/USP. Disponível em 
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8149/tde-23082007-131724/pt-br.php#r 
eferencias 

 
BORBA, Pedro dos Santos de; BENZAQUEN, Guilherme Figueredo. Teoria crítica 
nas margens: um diálogo entre marxismo e pós-colonialismo. Revista Brasileira de 
Ciências Sociais, São Paulo, v. 35, n. 103, p. 1-19, 2020. DOI: 
https://doi.org/10.1590/3510312/2020. 

 
CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Tradução de Anísio Garcez 
Homem. Brasília: Editora Letras Contemporâneas, 2010. 

 
DESCARTES, René. Discurso do método: para bem conduzir a própria razão e 
procurar a verdade nas ciências. Tradução de Jacob Guinsburg e Bento Prado Jr. 
São Paulo: Difel – Difusão Européia do Livro, 1962. 

 
DUSSEL, Enrique. Europa, modernidade e eurocentrismo. In: LANDER, Edgardo 
(Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 
latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. 

 
FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato Da Silveira. 
Salvador: EDUFBA, 2008. 

 
FANON, Frantz. Os Condenados da terra. Tradução de José Laurênio de Melo.Rio 
de Janeiro: Editora Civilização Brasileira, 1968. 

https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8149/tde-23082007-131724/pt-br.php#referencias
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8149/tde-23082007-131724/pt-br.php#referencias
https://doi.org/10.1590/3510312/2020


FANON,Frantz. Os condenados da terra. Tradução de Érico Veríssimo. São Paulo: 
Paz e Terra, 2020. 

 

 
FANON,Frantz. Os condenados da terra. Tradução de Serafim Ferreira,Lisboa: 
Ulisseia,1965. 

 
FANON, Frantz. Racismo e Cultura. Revista Convergência Crítica, Dossiê: Questão 
ambiental na atualidade, n. 13, p. 78-80, 2018 [1968]. Disponível 
em:https://periodicos.uff.br/convergenciacritica/article/view/38512/22083. Acesso em: 
06/2025. 

 

 
FAUSTINO, Deivison Mendes. Frantz Fanon: um revolucionário, particularmente 
negro. 1.ed. São Paulo: Ciclo Contínuo Editorial, 2018. 

 

 
FAUSTINO, Deivison Mendes. Por que fanon? Por que agora? Frantz Fanon e os 
fanonismos no Brasil. São Carlos: UFSCar, 2016. Tese (Doutorado) - Universidade 
Federal de Santa Catarina. 

 
HELIODORA, Barbara. Falando de Shakespeare. São Paulo: Perspectiva, Rio de 
Janeiro: FUNARTE; Cultura Inglesa, 1997. 

 
KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. 
Tradução de Jess Oliveira e Stéphane Chiarelli. São Paulo: Cobogó, 2019. 

 
LIMA, Thaís; SENA, Thaís. O Mouro de Veneza na face de Laurence Olivier. 
Revista Entrelaces, v. 1, n. 13, p. 22-36, jul.-set. 2018. 

 

 
MARX, Karl. O capital: crítica da Economia Política. Livro 1: o processo de 
produção do capital. Tradução de Rubens Enderle.São Paulo: Boitempo, 2023. 

 
MBEMBE, A chile. Crítica da razão negra. Paris: Editions La Découverte, 
2013.Edição n-1,2028. 

 
MIGNOLO, Walter D. La idea de América Latina: la herida colonial y la opción 
decolonial. Barcelona: Gedisa Editorial, 2007. 

 
MOMBAÇA, Jota. Não vão nos matar agora. São Paulo: n-1 edições, 2019. 

 
NOGUERA, Renato. O ensino de filosofia e a Lei 10.639/03. 1. ed. Rio de Janeiro: 
Pallas; Biblioteca Nacional, 2014. 

 
OLÁ BOCÓS. A tragédia grega e Shakespeare - Otelo (Shakespeare). [S. l.: s. n.], 
2024. 1 vídeo (33 min. 06 seg.). YouTube. 



QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais 
– perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO; São Paulo: Cortez, 2005. 

 
SAID, Edward W. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. Tradução: 
Rosaura Eichenberg. São Paulo: Companhia das Letras, 2007. 

 
SARTRE, Jean-Paul. A náusea. São Paulo: Ática, 1947. 

 
SHAKESPEARE, William. Otelo. Tradução de Lawrence Flores Pereira. São Paulo: 
Penguin-Companhia, 2017. 

 
SILVEIRA,  J.  I.  NASCIMENTO,  S.  L.;  ZALEMBESSA,  S.  Colonialidade  e 
decolonialidade na crítica ao racismo e às violações: para refletir sobre os 
desafios da educação em direitos humanos. Educar em Revista, Curitiba, v. 37, 
e71306, 2021. 

 
STORCK JÚNIOR, Almando José. Identidade e alteridade em cena: táticas para 
uma direção consciente. TCC/Ufop, 2025. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
. 


