
UNIVERSIDADE FEDERAL DE OURO PRETO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

DEPARTAMENTO DE HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

RAFAEL BRANDÃO GUILHERME VIESTEL 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ouvinte Estético e Tragédia: a música como fundamento do saber genuíno 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mariana – MG 

Julho 2025 



RAFAEL BRANDÃO GUILHERME VIESTEL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ouvinte Estético e Tragédia: a música como fundamento do saber genuíno 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de conclusão de curso apresentado ao 

curso de História da Universidade Federal de 

Ouro Preto como requisito parcial para a 

obtenção do título de Licenciada em História. 

 

Orientador: Daniel Wanderson Ferreira 

Coorientador: Romero Alves Freitas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mariana – MG 

Julho 2025 



MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO
UNIVERSIDADE FEDERAL DE OURO PRETO

REITORIA
INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS E SOCIAIS

DEPARTAMENTO DE HISTORIA

FOLHA DE APROVAÇÃO

 

 

Rafael Guilherme Brandão Viestel

 

Ouvinte Estético e Tragédia: a música como fundamento do saber genuíno

 

 

 

Monografia apresentada ao Curso de História da Universidade Federal
de Ouro Preto como requisito parcial para obtenção do título de Licenciatura em História

 

 

 

Aprovada em 06 de julho de 2025

 

 

 

Membros da banca

 

 

Prof. Dr. Daniel Wanderson Ferreira - Orientador Universidade Federal de Ouro Preto
Prof. Dr. Romero Freitas - Universidade Federal de Ouro Preto

 
 
 
 
 

O Prof. Dr. Daniel Wanderson Ferreira, orientador do trabalho, aprovou a versão final e autorizou seu depósito na Biblioteca Digital de
Trabalhos de Conclusão de Curso da UFOP em 02/09/2025.

 
 

Documento assinado eletronicamente por Daniel Wanderson Ferreira, PROFESSOR DE MAGISTERIO SUPERIOR, em
02/09/2025, às 11:51, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, § 1º, do Decreto nº 8.539, de 8 de
outubro de 2015.

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site http://sei.ufop.br/sei/controlador_externo.php?
acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0 , informando o código verificador 0971428 e o código CRC 8155324C.

Referência: Caso responda este documento, indicar expressamente o Processo nº 23109.011188/2025-75 SEI nº 0971428

R. Diogo de Vasconcelos, 122, - Bairro Pilar Ouro Preto/MG, CEP 35402-163
Telefone: 3135579406   - www.ufop.br

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://sei.ufop.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0
http://sei.ufop.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0


AGRADECIMENTOS 

 

A priori gostaria de agradecer os meus professores orientadores e todos que fizeram 

parte da minha jornada na universidade, em especial ao Daniel e Romero por me ajudarem a 

nutrir o gosto pessoal a filosofia. Não obstante, também aos meus colegas que fizeram parte em 

diferentes momentos da graduação. A minha família pelo apoio em todos os diferentes aspectos 

da vida que precisamos enfrentar nesta jornada de amadurecimento e também aos meus colegas 

em especial ao Andre, Ivan, R2, Joyce e Papa Tudo,. Em especial agradeço ao Gabriel por 

nunca ter deixado de auxiliar mesmo nos momentos mais difíceis e nunca ter sequer desistido 

disto. A Gabrielly, por ter visto algo em mim que eu achei já estar perdido, além de mostrar 

que a vida não é somente trágica. Além de ter escutado este texto mais do que eu gostaria de 

ter lido. A irmandade católica de Ouro Preto, que me acolheu e me ajudou a estar mais em 

comunhão com o metafísico e sublime. 

Além disso, gostaria de salientar as repúblicas Nau Sem Rumo por ter sido meu lar, 

juntamente com aqueles que moraram comigo, seus ex-moradores e também futuros. Que 

sempre seja um lugar de alegria e diversão para todos, mesmo em seus momentos complicados. 

Também não menores as repúblicas Maria Bonita, Paraíso e Bastilha todas em suas respectivas 

configurações mesmo com os percalços (percalço específico nesta última, VOCÊS TAMBÉM 

NÃO SE AJUDAM). 

E por último mas não menos importante a banda “seispontobola” e todos seus 

integrantes, que me ensinaram muito sobre música e compreender de forma mais prática como 

a tragicidade da vida nos acompanha e faz enfrentarmos as situações que nos levam a melhorar 

e se compreender melhor. Principalmente ao Pirulito e Ana Millard, mas também aos outros 

membros, Dejair, Lineu, Flash, Zerinho, Gorgonzola, Lorota e Salsicha, por terem me apoiado 

e me ajudado a não desistir. No final, o slogan “separando os homens dos meninos” se trata de 

uma experiência compartilhada entre os membros, que nos convida a entender nós mesmos e 

escolhemos sermos melhores. 

 

 

 

 

Mesmo que a música não consiga nos redimir no final, ela pode ser instintivamente 

divertida. 



RESUMO 

 

Este trabalho investiga como a filosofia de Friedrich Nietzsche, especialmente em O Nascimento 

da Tragédia, contribui para uma compreensão estética do saber genuíno, questionando o 

racionalismo e o academicismo predominantes nas ciências humanas. A partir da oposição entre 

os impulsos apolíneo e dionisíaco, propõe-se uma análise da música como expressão da 

dimensão trágica da existência e como meio de reconexão com os instintos primordiais. O estudo 

discute ainda o papel da arte na formação do pensamento educacional, ressaltando a importância 

da experiência estética como forma legítima de transmissão de conhecimento. Ao explorar a 

crítica nietzschiana ao socratismo e à cultura teórica, busca-se refletir sobre a possibilidade de um 

“ouvinte estético” e de um pensar sensível, capaz de integrar razão, corpo e sentimento no 

processo de compreensão do mundo. 

 

Palavras-chave: nietzsche; saber genuíno; música; dionisíaco; apolíneo; estética; educação; 

filosofia moderna. 



ABSTRACT 

 

This work investigates how Friedrich Nietzsche’s philosophy, especially in The Birth of Tragedy, 

contributes to an aesthetic understanding of genuine knowledge, questioning the rationalism and 

academicism predominant in the humanities. Based on the opposition between the Apollonian 

and Dionysian impulses, it proposes an analysis of music as an expression of the tragic 

dimension of existence and as a means of reconnecting with primordial instincts. The study also 

discusses the role of art in shaping educational thought, highlighting the importance of aesthetic 

experience as a legitimate form of knowledge transmission. By exploring Nietzsche’s critique of 

Socratism and theoretical culture, it seeks to reflect on the possibility of an “aesthetic listener” 

and a sensitive mode of thinking, capable of integrating reason, body, and feeling in the process 

of understanding the world. 

 

Keywords:Nietzsche; genuine knowledge; music; Dionysian; Apollonian; aesthetics; education; 

modern philosophy. 



SUMÁRIO 

COMENTÁRIO PESSOAL ................................................................................................. 6 

INTRODUÇÃO .................................................................................................................... 7 

1 MÚSICA DIONISÍACA................................................................................................ 9 

2 SOCRATISMO ESTÉTICO ....................................................................................... 12 

3 MÚSICA POPULAR, POESIA, LINGUAGEM ........................................................ 14 

4 A CIÊNCIA E A ARTE .............................................................................................. 16 

5 O OUVINTE ESTÉTICO E A EDUCAÇÃO ............................................................. 23 

6 CONCLUSÃO ............................................................................................................. 25 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS .............................................................................. 26 
 



6 
 

COMENTÁRIO PESSOAL 

 

De ínicio, ao nos depararmos com o estudo da História no universo acadêmico, somos 

apresentados a conceitos como “datas”, “eras” e outros termos generalizantes. Estes, contudo, 

revelam-se como instâncias frágeis que precisam ser repensadas e desconstruídas para o avanço 

do estudo científico da História. No entanto, o enfrentamento dessas conceitualizações 

raramente é retomado, exceto como uma memória da construção de uma base conceitual inicial 

para o estudo histórico. 

Dessa forma, em uma graduação que se propõe a refletir sobre a capacidade de teorizar 

os conceitos e discuti-los no ambiente acadêmico, a necessidade de elaborar outras formas de 

pensamento torna-se um desafio instigante para o historiador. Com a ampla gama de 

possibilidades oferecidas pela universidade, essas inquietações despertaram em mim uma sede 

por fontes mais questionadoras, o que me levou ao estudo da filosofia. 

Ao iniciar essa jornada, tive contato com o modo como o pensamento científico foi se 

constituindo, formando uma base racionalizante dentro de um conhecimento logicamente 

estruturado. Não obstante, também fui apresentado a filósofos que colocaram em xeque esse 

modo de pensar, o que se revelou uma forma potente de enfrentar certos pressupostos do fazer 

histórico. 

Nesse sentido, o conhecimento expressado por meio de formas estéticas e os 

questionamentos acerca do papel científico da História conduziram-me ao pensamento do 

filósofo prussiano Friedrich Nietzsche. Em seus primeiros escritos, nos quais ensaia reflexões 

sobre a tragédia grega e propõe o embate entre as forças apolíneas e dionisíacas, ele nos encoraja 

a compreendê-las como forças atuantes na vida — e, consequentemente, na própria história. 

Essas forças, ao se contraporem ao pensamento racionalizante originado em Sócrates, revelam- 

se também nas obras de dramaturgos como Ésquilo, Sófocles e Eurípides. 

Importa destacar, porém, que o pensamento nietzschiano não se propõe a ser um estudo 

historicamente rigoroso sobre a tragédia grega, mas sim um texto ensaístico, no qual as forças 

helênicas delineadas por Nietzsche atravessam a criação desses dramaturgos e nos apresentam 

um universo marcado pela contradição e pela criação. 

Assim, a leitura deste pensador nos permite questionar certos conceitos vigentes no 

universo do historiador que, por vezes, nos parecem naturais. Mais do que propor uma revisão 

da teoria da História, este trabalho busca refletir sobre como a leitura de filósofos — neste caso, 

Nietzsche — pode contribuir para uma análise cultural e filosófica mais apurada, oferecendo 

maior versatilidade na produção e discussão do conhecimento histórico. 



7 
 

INTRODUÇÃO 

 

Em primeiro lugar, é necessário salientar que O nascimento da tragédia, assim como 

outras obras do primeiro período de Friedrich Nietzsche — como A visão dionisíaca do mundo, 

Sócrates e a tragédia e Richard Wagner em Bayreuth —, constitui uma base fundamental para 

o desenvolvimento posterior do pensamento do autor. Trata-se de uma das obras mais 

revisitadas e comentadas por ele ao longo de sua trajetória filosófica. 

Muito além de realizar uma revisão histórica sobre a tragédia e os autores gregos, 

Nietzsche lança mão de um estilo ensaístico para estabelecer os primeiros contornos de uma 

estética propriamente nietzschiana. Dessa forma, é possível compreender essa obra como uma 

lente interpretativa a partir da qual se podem analisar contextos históricos e culturais sob uma 

nova perspectiva, marcada pela tensão entre forças e pela crítica aos modelos racionalizantes. 

Entretanto, no universo canônico dos estudos estéticos, o nascimento da tragédia ainda 

se encontra à margem de ser reconhecida como um ensaio clássico como Kant ou Hegel, não 

considerando a arte como fenômeno autónomo o que leva muitos pesquisadores a negligenciá- 

la nos estudos sobre a percepção e a arte. No entanto, ao ser considerada como um feito artístico 

em si, especialmente por sua relevância para artistas e pensadores que buscam compreender a 

arte e a cultura em suas dimensões mais profundas, a obra revela uma potência singular. A 

pulsão estética que Nietzsche propõe — entendida como capaz de provocar a catarse — deve 

ser interpretada não sob a ótica cristã de redenção, mas como uma experiência corporal e 

sensorial em seu limite máximo, radicalmente distinta da proposta clássica de Aristóteles, que 

vê a estética como uma imitação destinada à purificação do espírito. 

Assim, a percepção estética, para Nietzsche, manifesta-se de forma instintiva e está 

intrinsecamente ligada à vivência humana. Por isso, a retomada da Grécia trágica surge como 

uma alegoria no texto, evocada por Nietzsche como uma experiência menos resignada e mais 

vital. A aproximação com Richard Wagner, nesse contexto, torna-se compreensível: ao negar 

as tradições cristã e aristotélica, Nietzsche propõe uma reinvenção do trágico, que ele eleva à 

condição de mito moderno. Isso se apresenta como uma forma de orientar o homem moderno, 

desprovido de destino, oferecendo-lhe um meio de afirmar a vida a partir de seus próprios 

instintos. 

A ópera wagneriana, então, é interpretada por Nietzsche como uma retomada do espírito 

trágico, um exercício estético que reposiciona a experiência da música em seu cerne mais 

profundo. Essa visão se articula com referências ao universo popular da época, como as festas 



8 
 

de São João, carnavais e canções populares, nas quais Nietzsche identifica traços de uma 

mitologia viva — uma base estética que, segundo ele, ainda era capturada nas obras de Wagner. 

Mesmo que, ao final do ciclo com Richard Wagner em Bayreuth, Nietzsche venha a se 

distanciar do compositor, é necessário reconhecer a influência significativa que Wagner 

exerceu sobre sua juventude filosófica, bem como a de Schopenhauer, especialmente com O 

mundo como vontade e representação, obra mencionada diretamente em O nascimento da 

tragédia como sustentação da ideia do caráter musical enquanto força catártica e metafísica. 

Nietzsche não poupava seu "eu" jovem de críticas e revisitava constantemente suas 

próprias obras, escrevendo, inclusive, comentários e reflexões posteriores sobre elas. Por isso, 

essa fase de sua escrita deve ser lida com atenção e rigor, a fim de compreendermos os 

elementos fundadores de seu pensamento e sua proposta estética inicial. 



9 
 

1 MÚSICA DIONISÍACA 

 

Nietzsche trabalha com a arte em uma dimensão catártica, em virtude do enfrentamento 

à metafísica clássica vigente na filologia e na filosofia ocidental. Assim, propõe a arte como 

uma dimensão tão importante quanto — ou até mais que — a ciência, fundamentando-se em 

sua aproximação com a própria vida (Nietzsche, 2007, §1 e §17). O dionisíaco é delimitado 

como o cerne de seu livro. Trata-se de uma leitura que rompe com a tradição dos estudos gregos 

de sua época, empregando a forma musical como aproximação com sua tese (Nietzsche, 2007, 

§1 e §5). Nietzsche aponta o caráter transgressor da música, contrapondo a música dionisíaca e 

apolínea, esta última marcada pela rigidez formal, pela estruturação e por uma estética pautada 

na harmonia e beleza — aquilo que ele chama de “ressacas rítmicas”, uma música comportada 

e domesticada (Nietzsche, 2007, §21). Em contraste, a música dionisíaca se apresenta como 

violenta, instintiva, profundamente unitária e, sobretudo, ligada à vida. Essa música não 

representa a natureza — ela é a própria força vital (Nietzsche, 2007, §6 e §16). 

Dessa forma, compreende-se que há uma transformação simbólica manifestada na 

dinâmica rítmica e harmônica que Nietzsche explora nesse momento. Ele afirma que, antes da 

irrupção da força dionisíaca, os gregos estavam sob um véu que os impedia de perceber a 

natureza trágica da existência (Nietzsche, 2007, §3 e §4). A partir disso, três momentos ou 

transformações são destacados por Nietzsche em relação à Grécia Antiga: 

1. A arte apolínea funcionava como um embelezamento da existência, contrapondo-se ao 

pessimismo que, segundo Nietzsche, os gregos estariam inclinados a sentir. Inverte-se aqui 

a sabedoria de Sileno — para quem “o melhor seria não ter nascido” —, afirmando-se que 

o trágico é o fato de o homem ter que morrer, e não o contrário (Nietzsche, 2007, §3). 

As divindades olímpicas, nesse contexto, são representadas como uma religião da vida, 

sem ascese, sem dívida, apenas como expressão estética (Nietzsche, 2007, §3 e §4). 

2. Esse “embelezamento” da realidade é entendido como um encobrimento do instinto 

dionisíaco, que, ao romper esse véu, proporciona um reencontro estético do homem com a 

vida, a natureza, os outros homens — e também com o sofrimento e a tragédia (Nietzsche, 

2007, §6 e §7). 

3. O reencontro entre os instintos dionisíaco e apolíneo representa o ápice da arte grega: o 

nascimento da tragédia. A música dá origem à tragédia, que, por sua vez, conecta o homem 

ao Uno primordial — que pode ser compreendido como a própria vida (Nietzsche, 2007, 

§4, §6 e §8). 



10 
 

Nietzsche propõe, assim, a música como origem, embora não como início. Ela não é 

datável, pois representa uma instância atemporal da experiência humana — um momento de 

revelação da identidade do ser. O dionisíaco é, portanto, o reencontro com a verdadeira natureza 

humana, com os instintos primordiais. A música dionisíaca manifesta o mundo verdadeiro, um 

mundo que merece ser vivido. Por meio dela, o homem refaz o caminho em direção ao seu 

natural, liberta-se da ideal que encobre o real pela arte apolínea, rompe os grilhões da 

racionalidade e dá o primeiro passo rumo à sua própria libertação (Nietzsche, 2007, §1, §8 e 

§21). Com isso, o socratismo e o individualismo são confrontados e suprimidos, e o homem é 

reduzido à sua essência instintiva e coletiva. A experiência dionisíaca não é uma construção 

social — é universal e acessível a todos por meio da música, que os une numa mesma dimensão 

(Nietzsche, 2007, §21 e §24). 

Nietzsche, neste contexto, respalda Richard Wagner, tratando-o como capaz de evocar 

a música dionisíaca para o povo alemão. Ele mesmo afirmou que O nascimento da tragédia se 

constitui como um tratado wagneriano, elevando o nome do compositor ao posto de cavaleiro 

do dionisíaco (Nietzsche, 2007, Prefácio de 1886; §20-22). Mesmo após a ruptura com Wagner, 

Nietzsche reconhece a importância da revelação do dionisíaco, acima da figura do compositor, 

e critica o papel decadente de Sócrates na cultura grega (Nietzsche, 2007, §14-15). 

Posteriormente, o próprio Nietzsche revisita e critica sua juventude filosófica, apontando a 

“embriaguez wagneriana” que o contaminava nesse período inicial (Nietzsche, 2007, Prefácio 

de 1886). 

Contudo, não se deve interpretar suas críticas posteriores como uma negação absoluta 

de suas influências. Nietzsche reconhece o impacto tanto de Wagner quanto de Schopenhauer 

(Nietzsche, 2007, §16 e §19). A partir deles, surgem discussões importantes sobre a música: 

Schopenhauer afirmava que o instrumental deveria ser independente da palavra, enquanto 

Wagner defendia a supremacia da palavra sobre a música. Nietzsche, por sua vez, propõe uma 

síntese: a música e a palavra constituem, juntas, uma nova dimensão estética (Nietzsche, 2007, 

§6 e §19). Vale lembrar que o conceito de dionisíaco não aparece explicitamente em nenhum 

dos dois pensadores, o que torna a proposta nietzscheana algo inédito e singular (Nietzsche, 

2007, §1 e Prefácio de 1886). 

Outro ponto essencial é a crítica de Nietzsche ao “homem teórico”, surgido como 

produto da influência socrática. Utilizando Goethe como contraponto, Nietzsche critica o 

otimismo das ciências e o culto ao saber (Nietzsche, 2007, §17-18). O homem alexandrino é, 

para ele, um revisor e acumulador de conhecimento, mas cego aos próprios instintos, incapaz 



11 
 

de experimentar a catarse proporcionada pela arte — perdendo, assim, sua potência redentora. 

A arte, segundo Nietzsche, requer instintividade para ser verdadeiramente compreendida. Por 

isso, ele a define como a mãe da ciência: ao criar, o artista repete um ato divino de criação, 

reafirmando a vida (Nietzsche, 2007, §2 e §5). 



12 
 

2 SOCRATISMO ESTÉTICO 

 

A Ao iniciar sua análise sobre as representações trágicas, Nietzsche se distancia dos 

conceitos formulados por fontes apontadas românticas pelo autor. Ele discorre sobre a função 

do coro nas tragédias, recusando as interpretações de autores como A. Schlegel e Schiller, e 

também evita recorrer a Goethe e Rafael para aprofundar o estudo da civilização grega. Em 

contrapartida, escolhe Richard Wagner como guia, afirmando: 

A chamada ciência histórico-crítica não tem nenhum meio de aproximar 
coisas tão estranhas: necessitamos pontes, experiências, acontecimentos; por 
outra parte necessitamos, ademais, homens que os interprete para nós, que os 
expressem. (Nietzsche, 2007, p. 19, Prefácio de 1886 e §1) 

 

 

Desse modo, o coro, para Nietzsche, não apenas expressa o factual, mas manifesta 

aquilo que está além da verdade científica — uma verdade estética, sensível e simbólica. 

Sua abordagem se opõe à estética moderna de Gottlieb e Kant e a concepção aristótelica 

clássica, à ideia de forma bela e à padronização proposta pela tradição de Baumgarten, que 

definia a beleza como conhecimento sensível — subordinado ao conhecimento racional, tido 

como o único capaz de alcançar o real. Nietzsche recusa essa hierarquia, afirmando que o coro 

explica a cena e sua ação, representando a “onda dionisíaca, que se perde quando analisada sob 

a ótica da estética racionalista. 

Consequentemente, o elemento dionisíaco se torna o protagonista da tragédia, mesmo 

que não esteja diretamente representado. Ele está presente no coro — elemento originário que, 

somente mais tarde, dará lugar ao drama (com exceção de As Bacantes de Eurípedes). Nietzsche 

desenvolve, então, a ideia de que heróis trágicos como Prometeu e Édipo são figuras 

descendentes de Dionísio. A música se assemelha ao mito trágico, pois, segundo o autor, o 

canto surge antes do próprio mito. Quando os diálogos passam a sobrepor-se ao canto, o 

declínio do teatro trágico se torna inevitável, “A música incita a uma intuição alegórica da 

universalidade dionisíaca, a música, em seguida, faz aparecer a imagem alegórica em sua mais 

alta significação”(Nietzsche, 2007, p. 93, §16). 

Com a ascensão de Sócrates e sua influência sobre Eurípedes, Nietzsche sustenta que a 

junção entre dialética e tragédia resulta na morte desta última. Uma vez que a argumentação e 

a racionalidade ganham protagonismo, os gregos perdem a sensibilidade artística. A música, 

então, cede espaço à palavra, que, segundo Nietzsche, não possui a capacidade de evocar a 

idealidade do mito. Ele diviniza a música como elemento capaz de descrever o ambiente trágico, 



13 
 

sem medo de encarar a realidade da existência. Assim, ela torna-se antídoto para a percepção 

racional, permitindo o enfrentamento do trágico com os olhos de um artista. A degradação, 

nesse contexto, é aceita esteticamente — inclusive como fonte de prazer — e a arte deixa de 

ser instrumento de consolo, para tornar-se meio de afirmação da vida. 

Contudo, Dionísio precisava ser expulso do mundo grego, e Sócrates assumiu essa 

tarefa. Platão, em A República, exemplifica esse movimento ao expulsar da cidade as harmonias 

mais lamentosas, admitindo apenas aquelas que imitam as vozes dos guerreiros. Essa oposição 

entre o socratismo e o dionisíaco marca o início do declínio da arte grega. Com o predomínio 

da arte apolínea — que deve ser compreendida racionalmente para ser apreciada —, a arte passa 

a ser algo mais pensado do que sentido. Surge, então, o “homem teórico”, inclinado à lógica e 

à verdade, afastando-se da dimensão trágica da existência. A arte, assim como a ciência (embora 

esta em menor grau), perde seu potencial redentor, tornando-se mero entretenimento, esvaziada 

de seu valor existencial. 

Nietzsche observa que Sócrates não conseguia se autocensurar e por isto acaba por ser 

condenado; ele reencontra a Grécia de Homero e Ésquilo apenas ao ser condenado à morte. É 

nesse momento que sua morte adquire um valor ascético, elevando-o a um modelo heroico. 

Esse ideal será seguido por jovens artistas e filósofos, como Platão, que recusa a arte por 

considerá-la uma imitação daquilo que já seria uma cópia do verdadeiro. Platão subordina todos 

os gêneros poéticos à filosofia, transformando a poesia na expressão máxima do impulso 

artístico — agora condicionada à servidão da razão dialética. 

Dessa forma, consuma-se a vitória do impulso apolíneo: o herói agora é otimista e 

racional, derrotando o impulso dionisíaco. A arte passa a ser dominada por afetos naturalistas, 

e a música dionisíaca é banida da tragédia. Sócrates é elevado a herói máximo, símbolo da razão 

triunfante. Nietzsche, ao criticar essa tradição estética, não despreza completamente a ciência, 

mas busca restaurar a grandeza da arte. Ele propõe, assim, uma visão em que arte e ciência 

podem ser compreendidas como coligadas e suplementares, a partir da imagem da Grécia 

antiga, em que ambas emergem de uma mesma origem trágica e vital. 



14 
 

3 MÚSICA POPULAR, POESIA, LINGUAGEM 

 

Nietzsche desenvolve seu pensamento com o intuito de explicitar o que denomina de 

gênio apolíneo-dionisíaco. Para isso, parte de uma análise de Schiller para abordar a origem 

dessa música arcaica e fundamental, existente na Grécia Antiga como uma forma prévia e 

instintiva, que seria posteriormente transformada sob a influência da força apolínea. 

É a partir daí que se evidencia a discrepância fundamental entre os dois instintos 

estéticos: o apolíneo, ligado à escultura e à épica, mergulhado na contemplação visual; e o 

dionisíaco, ligado à música, sem imagem, que ressoa diretamente a partir da dor primordial. 

Essa dor, descrita por Schopenhauer, aparece na música como um produto direto da vontade — 

o que revela sua natureza subjetiva. Influenciado por essa estética, Nietzsche aprofunda-se. 

Assim, a metafísica do artista em Nietzsche vai além da concepção romântica do “gênio 

criador”. Ele não nega a ideia de gênio schopenhaueriano, mas a compreende de forma distinta. 

O artista, em sua visão, não é aquele que cria de forma individual, mas sim a expressão de um 

artista primordial, que celebra a redenção através da arte. É nesse ponto que Nietzsche afirma, 

“só como fenômeno estético podem a existencial e o mundo justificar-se eternamente.” 

(Nietzsche, 2007, p. 50, §5). 

Dessa forma, o artista não é propriamente um criador no sentido humano, pois tudo o 

que é artístico é representação — não é algo feito para ser apreciado pelo homem, nem criado 

exclusivamente por ele. Aqui se encontra o peso da metafísica da arte: ela não se reduz à 

experiência subjetiva do artista, mas o transcende. 

Apesar disso, não devemos minimizar os fundamentos teóricos estabelecidos por 

Nietzsche. Embora haja aproximações com Schopenhauer, também existem importantes 

divergências. Nietzsche recusa a ideia do indivíduo como símbolo da arte bela. A arte, segundo 

ele, se estabelece como sujeito criador em si mesmo. O artista, nesse sentido, é um médium — 

ele se liberta da subjetividade e se deixa atravessar pela arte, sendo por ela redimensionado e 

redimido. 

Essa negação do sujeito artístico enquanto centro subjetivo da criação o distancia de 

Schopenhauer. No entanto, uma ideia ainda os aproxima: a noção de gênio, entendido como 

aquele capaz de captar a essência artística. Esse gênio não é necessariamente consciente de sua 

genialidade, mas age de forma instintiva, e pode se manifestar em diferentes posições: ator, 

poeta, espectador — alguém que, embora distinto, emerge do seio do coletivo. 



15 
 

Nesse contexto, a música popular surge como síntese desses instintos estéticos, e é 

classificada por Nietzsche como fonte geradora. Geradora porque, da música dionisíaca, 

emergem imagens, personagens e pensamentos — não apenas a tragédia, mas diversas formas 

artísticas nascem da música. Isso marca o retorno ao ponto originário: o surgimento popular da 

música como força originária. A música aparece, assim, como a união dos instintos apolíneo e 

dionisíaco. Sempre que há uma propagação da poesia apolínea, observa-se também uma 

dispersão das correntes dionisíacas. 

Ainda assim, é possível compreender a esfera poética dentro da dimensão física, e não 

como algo além dela. Para que a possibilidade poética se realize, o homem precisa se 

desvencilhar das mentiras da civilização e retornar ao seu aspecto natural — somente então 

poderá acessar a verdade. Nietzsche trabalha essa característica com o objetivo de estabelecer 

uma genealogia da poesia alemã em relação à Grécia, que tanto o fascina. Tentando traçar 

uma relação de Ésquilo e Sófocles até Richard Wagner. Ele constrói, assim, uma cronologia em 

que o povo grego estaria mais próximo da dimensão sonora da existência. 

Dessa forma, estabelece uma relação entre a música wagneriana e os aspectos 

anteriormente discutidos, destacando como a lírica depende intrinsecamente da música. 

Todavia, a dimensão musical, apesar de todas as tentativas, nunca consegue ser representada 

totalmente — permanece sempre como aquilo que escapa, que excede a linguagem e que revela 

a profundidade do trágico. 



16 
 

4 A CIÊNCIA E A ARTE 

 

Nietzsche, apesar de realizar seu estudo com base filológica, já insinua sua superação. 

Do mesmo modo que, ao ler os textos platônicos, percebe a discrepância entre o homem teórico 

e o artista. Entretanto, ao identificar ambos com suas características, lembra-se de que não há 

equivalência entre eles. O filólogo se encontra como descendente de uma cultura alexandrina 

que deve, por sua vez, ser superada. Enquanto o homem teórico representa a ânsia pelo saber, 

isso não significa necessariamente estar subjugado a ele. Assim, tal contraste se soma e leva à 

pergunta: a arte é uma complementação da ciência? Nietzsche tenta, por meio de seu livro e 

também de seu relato pessoal (este, uma vez, tanto cientista do pensamento quanto compositor), 

correlacionar o trabalho acadêmico-científico com a vivência estética. 

Portanto, por isso, a figura socrática se coloca em evidência. Uma vez que, desde seu 

aparecimento, nada na história da filosofia foi feito além da tentativa de superação do mesmo, 

segundo Nietzsche. E o próprio autor se coloca também nesta missão. Pois, para ele, superar o 

socratismo é o mesmo que retornar ao mito. Dado que, em sua morte, o próprio Sócrates recorre 

à música: "o conhecimento trágico que, mesmo para ser apenas suportado, precisa da arte como 

proteção e remédio". Dessa forma, o autor retorna seu olhar para o pensamento grego e de que 

maneira o papel da música respalda a obra de Platão e o significado do sonho de Sócrates em 

sua morte. Neste trecho, pode-se perceber: 

Se agora, com olhos fortalecidos e reconfortados nos gregos, miramos as 
esferas mais altas desse mundo que nos banha, veremos transmutar-se em 
resignação trágica e em necessidade de arte a avidez de conhecimento 
insaciável e otimista que apareceu em Sócrates de maneira prototípica: 
enquanto, em seus níveis inferiores, essa mesma avidez tem que se manifestar 
hostil à arte e abominar, no íntimo, sobretudo a arte trágico-dionisíaca. 
(Nietzsche, 2007, p. 74, §14). 

 

 

Em vista disso, poderia Sócrates ter necessidade da arte? O autor discorre a polaridade 

entre homem teórico e homem artístico, e a desenvolve nos capítulos 15, 17 e 18 de “O 

nascimento da tragédia”. Ele demonstra a herança platônica para a civilização: o otimismo 

científico e a recriação infinita da arte. Na realidade, estes instintos distantes estão, em suma, 

ligados às divindades helênicas. Novamente, o autor desponta em como o povo grego se 

encontra como inimitável e berço da civilidade. Desta forma, aquele que busca a verdade acaba 

por voltar-se aos gregos. Isto posto, Nietzsche também recorre ao primeiro homem teórico 

(Sócrates) para desvendar a redenção pela música. Entretanto, buscar por Sócrates é reinventá- 

lo também. Como o próprio autor coloca em um de seus fragmentos póstumos, “Minha filosofia 



17 
 

é platonismo às avessas: quanto mais distante do verdadeiramente existente, tanto mais pura, 

bela e boa é ela.” (fr. 7 [156], final de 1870-abril de 1871; KSA 7, p. 199). 

Propriamente em O nascimento da tragédia fica bem explicitado este intuito do autor: 

Certamente, junto a esse conhecimento isolado está, com excesso de 
honestidade, se não de petulância, uma profunda representação ilusória, que 
veio ao mundo pela primeira vez na pessoa de Sócrates - aquela inabalável fé 
de que o pensar, pelo fio da causalidade, atinge até os abismos mais profundos 
do ser e que o pensar está em condições não só de conhecer, mas inclusive de 
corrigir o ser. Essa sublime ilusão metafísica é aditada como instinto à ciência, 
e a conduz sempre de novo a seus limites, onde ela tem de transmutar-se em 
arte: que é o objetivo propriamente visado por esse mecanismo. (Nietzsche, 
2007, p. 82, §17). 

 

 

Quase como uma frase de efeito que sintetiza a obra: a existência do homem só se 

justifica esteticamente. Nietzsche gostaria de demonstrar que o homem é imitador, criador e 

artista — e que Sócrates era propriamente um artista, mesmo que vencido pelo âmbito do 

racionalismo. Platão teria colocado em sua boca todos os instintos artísticos obscurecidos pela 

busca da verdade. 

Nietzsche propõe, desta maneira, uma inversão do platonismo, tomando Sócrates e o 

ideal científico como carrascos da civilização. Não que ele desconsidere a figura do homem 

teórico, mas tenta se afastar dos modelos clássicos a fim de desvendar uma nova maneira teórica 

— um saber que não conduz à verdade transcendente, mas à mentira gerada a partir do artístico. 

Assim, o sonho de Sócrates, “Sócrates, pratica a música e trabalha nela.” (Fédon, 60e) volta 

em nova perspectiva: se a ciência o levou a morrer sem medo, por que a recorrência ao mito? 

Nietzsche já teria respondido: porque, desde Sócrates, o mito é a consequência necessária e o 

propósito último da ciência. 

Nietzsche demonstra seu grande embasamento teórico sobre a Grécia arcaica. Ele eleva 

a arte ao mesmo estatuto de criação da filosofia da escola de Mileto. A música é apresentada 

como o ponto de partida do desenvolvimento geral — do básico até os emaranhados culturais 

mais complexos. “Nós somos as figuras no sonho de deus, que adivinham como ele sonha.” 

(Nietzsche, 2007, p. 368, “Da redenção”). 

Dessa maneira, o autor anuncia a tentativa de repetição da Grécia em seu tempo, atrelada 

à capacidade redentora da música. Desenvolve como a ópera nasceu a partir da cultura socrática 

— ou seja, de uma necessidade teórica de expressão da palavra. Por isso, ela não consegue 

alcançar a complexidade da ascese musical. A arte se esgueira, tentando não se apagar pela 

completude da música, sendo, assim, uma tendência extra-artística, antimusical. 



18 
 

Então, qual seria a forma de reinvenção da Grécia sem seu povo e a origem deste estilo 

emergente? Nietzsche salienta que não há possibilidade de existência da música sem 

representação popular, pois é dela que a arte se forma e se lapida. A ópera, então, traz em sua 

forma uma estranheza frente à verdadeira arte exaltada por Nietzsche: 

Esse esforço, que alterna com rapidez, de agir ora sobre o conceito e sobre a 
representação, ora sobre o fundo musical do ouvinte, é algo tão inteiramente 
artificial aos instintos artísticos, tanto do dionisíaco quanto do apolíneo, de 
igual maneira, que é preciso inferir uma fonte originária do recitativo situada 
fora dos instintos artísticos. (NIETZSCHE, 2007, p. 91-92, §16). 

 

 

Nietzsche aqui começa a se aprofundar no elogio à cultura alemã, apresentando-a como 

a única capaz de realizar a expulsão da ópera e dessa cultura teórica e alexandrina. Neste ponto, 

revela-se o furor juvenil do autor e seu orgulho alemão — aspectos que seriam posteriormente 

repudiados por ele. Nietzsche exalta Bach, Beethoven e Wagner, este último como 

reencarnação do espírito da tradição trágica que fará ressurgir a Grécia na Alemanha. Transpõe 

a figura de Dioniso no próprio amigo Wagner, transposição esta que será mais tarde negada até 

sua morte. Ao mesmo tempo, estende esse poder à identidade alemã como um todo. Wagner 

seria o maestro dessa cultura, e Schopenhauer e Kant fariam coro com ele nesse espírito 

germânico, unidos contra o otimismo socrático. 

Com isso, entende-se que Nietzsche dava crédito não apenas a Wagner, mas também às 

suas referências teóricas, elevando sua leitura ao status de revolucionária e redentora da arte 

alemã. Para ele, a Grécia não apenas seria reencontrada pelos germânicos, mas também por eles 

superada. A cultura alexandrina seria invertida, e uma nova época trágica surgiria com a 

Alemanha reconectada com suas origens dionisíacas. 

Mesmo assim, essa glorificação carrega uma ambiguidade. Se, por um lado, Nietzsche 

parece prestar contas à tradição alemã, por outro, a usa para estabelecer um limite. Essa tradição 

antecede apenas a revolução vindoura anunciada por Wagner. E esta, por sua vez, não está 

isenta de críticas. O autor lança um olhar severo sobre as instituições de ensino superior alemãs, 

acusando-as de terem se afastado dos ideais helênicos: 

E precisamente nos círculos cuja dignidade poderia consistir em tirar água sem 
descanso do leito do rio grego para a salvação da cultura alemã, no círculo dos 
professores das instituições superiores da cultura, é onde melhor se aprendeu 
a ajeitar-se rápida e comodamente com os gregos, indo-se não raro até uma 
renúncia cética dos ideais helênicos e até uma completa inversão do 
verdadeiro propósito de todos os estudos sobre a antiguidade. (Nietzsche, 
2007, p. 130, §20) 



19 
 

Percebe-se aqui a relação entre Nietzsche e sua crítica ao historicismo, à maneira como 

se tratavam as antiguidades como mortas e invioláveis, assim este método parece de 

estranhamento ao autor em virtude de não conceber como estática a antiguidade e seu tempo. 

O historicismo é uma corrente filosófica e metodológica que valoriza a compreensão 

dos fenômenos culturais, sociais e intelectuais dentro de seus contextos históricos específicos, 

entendendo que cada época possui suas próprias características e valores. No entanto, a crítica 

de Nietzsche aponta que o historicismo, ao tratar o passado como algo fixo e morto, pode afastar 

a cultura da vida e da vitalidade que deveriam animá-la. Essa postura pode transformar o estudo 

histórico em mero acúmulo de dados, impedindo a recriação e reinvenção do passado como 

força viva na experiência presente. Assim, Nietzsche propõe superar esse historicismo estático 

por meio de uma relação dinâmica e estética com a tradição, em que o passado seja reativado e 

afirmado como fonte de criação e renovação cultural. 

Ao mesmo tempo, o autor estabelece uma comparação entre a filologia e a cultura 

jornalística de sua época, apontando para a superficialidade de uma leitura cotidiana e 

mecanizada. Em oposição a isso, defende que a arte wagneriana poderia obscurecer essa cultura 

superficial. Nietzsche centra-se na figura de Wagner e a utiliza como contraponto a toda sua 

época. (Burnett, 2015, p. 25-40) 

Entretanto, é importante ressaltar a função da música popular para o jovem Nietzsche. 

Contrapor Wagner à cultura acadêmica significa elevar uma forma de vivência estética fora das 

construções pedagógicas tradicionais. A figura do músico é, assim, um totem do tipo musical 

que o povo alemão encarnava. Mesmo Wagner acreditava nessa união. O renascimento da 

tragédia, então, aparece como o reencontro com a cultura primitiva e ingênua da Alemanha: 

Precisaremos lembrar-nos da enorme força da tragédia a excitar, purificar e 
descarregar a vida inteira do povo; seu valor supremo pressentiremos apenas 
se, como ocorria entre os gregos, esse poder se nos apresentar como a suma 
de todas as potências curativas profiláticas, como a mediadora soberana entre 
as qualidades mais fortes e as mais fatídicas do povo.(Nietzsche, 2007, p. 134, 

§21) 
 

 

Deve-se também enfatizar que essa força artística transcende um movimento político 

popular; ela é, na realidade, uma força primordial. Por meio dela, ressurge o elemento 

dionisíaco que reconecta o povo à natureza. Rompendo os laços da individuação, conduz o ser 

humano ao estado primordial de comunhão com o Uno gerador. O popular, assim, torna-se um 

poder originário, e sua música é a chave para elucidar a natureza essencial de seu povo. 



20 
 

O mundo grego, como evidenciado, é o modelo a ser seguido, e a Alemanha é seu filho 

pródigo. Assim, torna-se necessário o encontro entre ambos com a música trágica para que a 

tragédia possa renascer. Essa tragédia será ressuscitada pelo gênio de Wagner. Mas como isso 

aconteceria, sendo que a palavra ocupa um lugar central na obra wagneriana? A tragédia é a 

salvação grega porque traz consigo a música em perfeito estado, arrastando forças mitológicas. 

A tragédia interpõe, entre o valimento universal de sua música e o ouvindo 
dionisiacamente suscetível, um símbolo sublime, o mito, e desperta naquela 
aparência, como se a música fosse unicamente o mais elevado meio de 
representação para vivificar o mundo plástico. (NIETZSCHE, 2007, p. 134, 

§21) 
 

 

Mesmo com a oposição que Nietzsche aponta entre palavra, música e mito, ele mesmo 

reconhece que se trata de uma representação complexa. Para isso, traz o terceiro ato de Tristão 

e Isolda como exemplo: 

[...] podem imaginar um homem que seja capaz de escutar o terceiro ato de 
‘Tristão e Isolda’ sem nenhuma ajuda da palavra e da imagem, apenas como 
um enorme movimento sinfônico, e que, sob um espasmódico desdobrar de 
todas as asas da alma, não venha a expirar?(Nietzsche, 2007, p. 135, §21) 

 

 

Não existe possibilidade de dramaturgia trágica sem a comunhão entre o apolíneo e o 

dionisíaco. Wagner não consegue concentrar em si uma potencialidade trágica sem estar em 

plenitude com esses dois instintos. Neste momento, essa dualidade se torna um dos pontos mais 

extraordinários do livro. Os dois deuses são a entrada do trágico, mas, no caminho, acabam por 

desvencilhar no pensamento de superação apolínea. Nietzsche considera o triunfo do livro o 

dionisíaco, mas, por este modo, as ideias acabam por oscilar no meio do caminho. Apolo 

ressurge no final do livro como se estivesse em frenesi com a música, arrancando da 

universalidade do dionisíaco e nos convidando à compaixão, satisfazendo os sentimentos de 

beleza e desfilando imagens da vida que refletem o pensamento central vital contido nesses 

sentimentos. 

Nietzsche traz, assim, a ideia de que a obra wagneriana contém em si todos os elementos 

necessários para a formação da música viva: o drama musical perfeito, balanceado entre palavra 

e música, renascendo a verdade trágica grega nos palcos alemães. 

Se agora, na verdade, a tragédia musical também agrega a palavra, por isso 
mesmo ela pode colocar a seu lado, simultaneamente, o substrato e o lugar de 
nascimento desta e esclarecer-nos, de dentro para fora, o seu devir (Nietzsche, 
2007, p. 138, §21) 



21 
 

Por isso, a música é aquela que revelará a essência da palavra, mostrando que também 

ela é bela, reconsiderando, assim, o papel do apolíneo na obra. Mas qual o significado do drama 

reencontrado e do sentido da palavra na boca dos intérpretes? “No fundo, a relação da música 

com o drama é precisamente a inversa: a música é a autêntica ideia do mundo, o drama é 

somente um reflexo, uma silhueta isolada desta Ideia” (Nietzsche, 2007, p. 138, §21). 

E novamente Nietzsche reverte o que se entenderia como sua guinada final, a fim de 

mostrar que a música não pode ser sobrepujada por ninguém e que a relação entre os instintos, 

em suma, é muito mais complexa do que poderia se compreender. Wagner não é a reunião dessa 

música que o autor pretende encontrar, e todas essas forças que estariam a se juntar estão prestes 

a ruir antes mesmo de sua estreia. Na realidade, Nietzsche acredita que a música sinfônica de 

Wagner é quem gera a letra da ópera. Para isso, ele utiliza a fala de Tristão, “A velha melodia, 

por que ela me desperta ?” (Tristão e Isolda, ato III, cena I). 

Lembre-se, novamente, de outra situação que o próprio autor nos convida a pensar: ele 

trabalha o livro como se estivesse em conversa com o próprio Wagner. Dessa maneira, a escrita 

inteira funciona como uma intimação à presença do maestro. Entende-se, assim, como 

Nietzsche quer demonstrar teoricamente o que Wagner pode encenar. Entretanto, não se pode 

ler o livro apenas como uma mera devoção de amigos, uma vez que seu desfecho trata-se de 

um grito de liberdade, mesmo que tenha sido depositada em Wagner ao final. 

Ele contempla o mundo transfigurado da cena e, no entanto, o nega. Ele vê 
diante de si, com nitidez e beleza épicas, o herói trágico e, no entanto, alegra- 
se com o seu aniquilamento. Ele compreende até o mais íntimo a ocorrência 
da cena e, no entanto, refugia-se de bom grado no incompreensível. Ele sente 
que as ações do herói são justificadas e, no entanto, sente-se ainda mais 
enaltecido quando essas ações destroem o seu autor. Ele estremece ante os 
sofrimentos que hão de atingir o herói e, no entanto, neles um prazer superior, 
muito mais preponderante. Ele enxerga mais e com mais profundidade do que 
nunca e, no entanto, deseja estar cego. (Nietzsche, 2007, p. 140-141, §22). 

 

 

Posteriormente (especialmente em Ecce Homo), Nietzsche mostra como trabalhava 

esses conceitos com o intuito de que Wagner o ouvisse. O livro possui, portanto, uma dimensão 

dupla: tanto um tratado entre amigos quanto uma profundidade teórica de um tratado 

antiacadêmico de uma ciência estética. 

Nietzsche trabalha a ideia de que o popular é importante e que educar esteticamente de 

forma académica também significa descaracterizar o sentimento do povo. pois não existe 

concepção de que a música nasça e seja recebida sem ser para o povo. Reduzir o sentimento 

crítico popular a um mero academicismo é domesticá-lo e reduzi-lo a um único modo de sentir. 



22 
 

Assim, Nietzsche identifica a decadência de sua época e como essa domesticação está em 

evidência. Contudo, traz Wagner como seu arauto redentor, algo que posteriormente lhe ficará 

claro que não se concretiza, pois Wagner nada faz além de renovar a forma, preservando o 

conteúdo banal da arte operística. Por fim, Nietzsche nos traz a dúvida: o que pode o ouvinte 

estético? 

Outro ponto que se deve destacar sobre o Nietzsche jovem e seu patriotismo é que este 

fazia parte de uma tradição de pensadores e vivia dentro desse movimento que ele identificava 

como dionisíaco-alemão. (Isso pode ter sido utilizado para interpretações políticas distorcidas, 

como se ali estivesse a semente ideológica que se difunde na Segunda Guerra com o Terceiro 

Reich.) Deve-se entender que Nietzsche pensa muito mais no culto festivo, no estado de 

elevação e em seus elementos de ascese. Em sua finalidade, o que Nietzsche deseja é redescobrir 

como viver com esse mito integrante na cultura, algo muito além de nacionalismos e 

preconceitos equivocados. Ele evoca as forças naturais e mitológicas para convidar o espírito a 

se reencontrar, para a reinvenção da experiência e revigoração metafísica. 

Em suma, o livro se encerra com aquilo que o autor desejava: que a beleza ainda fosse 

impressa na música com traços dionisíacos e a ferida aberta, um voto em Wagner e nos deuses 

Apolo e Dionísio, reconciliados, para justificar a existência estética. 



23 
 

5 O OUVINTE ESTÉTICO E A EDUCAÇÃO 

 

A educação atravessa, em escala global, um momento de profunda defasagem. No caso 

brasileiro, essa realidade se revela de forma ainda mais contundente. Multiplicam-se figuras de 

influência midiática — muitas delas jovens, inexperientes e dotadas de amplo alcance digital 

— que promovem o desprezo pelo conhecimento formal e pela formação crítica. A 

escolarização, longe de ser percebida como uma via de desenvolvimento humano e 

emancipação, tem sido frequentemente ridicularizada e reduzida à sua dimensão instrumental 

mais imediata. 

Essa conjuntura pode ser interpretada como o sintoma da falência do “homem teórico”, 

conforme diagnosticado por Friedrich Nietzsche. Trata-se da figura moldada pelo racionalismo 

socrático, herdeira da confiança na ciência como salvadora da humanidade e mantenedora de 

uma crença ingênua no poder redentor do saber. No entanto, esse tipo humano, enraizado na 

cultura alexandrina, vem perdendo sua função simbólica. A racionalidade, esvaziada de vigor 

vital, já não encanta nem mobiliza. 

O vazio deixado pelo declínio do homem teórico, no entanto, ainda não foi preenchido 

por um novo paradigma. O cenário atual não revela uma substituição por forças dionisíacas, 

que expressariam o renascimento de algo semelhante à arte trágica, com sua embriaguez 

criadora e da afirmação da vida. Tampouco há sinais de uma força apolínea capaz de ordenar o 

mundo com clareza, forma e beleza. O que se observa é a ausência da tensão criadora entre 

essas forças — dionisíaca e apolínea — que, em sua síntese trágica, constituíram os momentos 

mais elevados da cultura grega, segundo Nietzsche. 

No lugar da criação estética e do pensamento vigoroso, impõe-se a lógica do espetáculo, 

da superficialidade e do consumo de informações fragmentadas. O conhecimento, desprovido 

de densidade, é substituído por opiniões instantâneas. A educação, nesse contexto, perde sua 

dimensão trágica e vital, tornando-se um simulacro do que já foi. 

Essa realidade aponta para um desafio crucial: a necessidade de reintegrar a educação à 

vida como potência, não como forma vazia. Sem esse retorno ao trágico, à tensão entre instinto 

e razão, à criação e ao limite, o saber continuará a definhar sob o peso de sua própria 

esterilidade. 

Dessa forma, o reencontro com a tragicidade em vista do esvaziamento da figura 

alexandrina poderia dar espaço para uma nova forma de concepção educacional, de modo a 

trabalhar os elementos trágicos e concepções nietzschianas dentro de outras dimensões, bem 



24 
 

como, no caso particular da discussão historiográfica, poderia trazer uma nova forma de 

relacionamento entre educação e educados. 



25 
 

6 CONCLUSÃO 

 

Após perpassar toda a obra O nascimento da tragédia, cria-se o entendimento de uma 

nova concepção estética, que passa a compreender os instintos dentro da dimensão da vivência 

como um todo. Trata-se, assim, de um convite para refletir sobre como o academicismo se 

entranhou nas ciências humanas e pode estar na raiz da atual crise nos sistemas educacionais e 

na valorização das humanidades. 

Cabe, então, a reflexão sobre como, ao final, Nietzsche parecia prever, com seu ouvinte 

moderno, o progresso dessa domesticação crítica para além dos âmbitos culturais. E como, além 

de se pensar no ouvinte estético, também deveria surgir a figura de um estudante estético, aquele 

que se envolve com o objeto de estudo a partir dos instintos, muitas vezes negligenciados no 

universo acadêmico, como se parte da experiência de vida não fosse convidada a adentrar esse 

ambiente. 

Em suma, pode-se refletir sobre como a dimensão estética está profundamente presente 

dentro das humanidades, e reconhecer e redescobrir como trabalhar essa dimensão pode ser um 

dos caminhos para superar o negligenciamento das ciências humanas dentro da realidade como 

um todo. Essa nova lente que Nietzsche traz em seu primeiro trabalho é atemporal, podendo ser 

aplicada tanto nas salas de aula quanto nas pesquisas históricas, ao reconhecer a dimensão da 

percepção nos trabalhos acadêmicos, abrindo um leque de possibilidades para interpretações e 

reinterpretações dos fatos. Muito além da música, o sentir é submetido ao trágico e, além de 

todo drama, toda a existência é trágica na medida em que não se pode escapar de sua submissão. 

A Grécia antiga anterior a Aristóteles, Platão, Sócrates e também a reinventada por 

Nietzsche, compreende que a dimensão existencial da percepção instintiva fazia parte 

constitutiva da realidade. Dessa forma, mesmo com a implementação metafísica, deve-se pensar 

novamente em como não deixar apenas o homem teórico imperar, mas também elevar o status 

do ouvinte estético para constituir uma nova cultura trágica, transposta tanto para o presente 

quanto para outras temporalidades. 



26 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ARISTÓTELES. Poética. Tradução de Eudoro de Souza. São Paulo: Abril Cultural, 1973. (Os 

Pensadores). 

 

BURNETT, Henry. A recriação do mundo: a dimensão redentora da música na filosofia de 

Nietzsche. São Paulo: Loyola, 2004. 

 

BURNETT, Henry. Para ler O nascimento da tragédia de Nietzsche. São Paulo: Loyola, 2006. 

 

NIETZSCHE, Friedrich. A visão dionisíaca do mundo e outros textos de juventude. Tradução, 

apresentação e notas de Marcos Sinésio Pereira Fernandes. 2. ed. São Paulo: Hedra, 2019. 

 

NIETZSCHE, Friedrich. Die Geburt der Tragödie. In: COLLI, Giorgio; MONTINARI, Mazzino 

(Ed.). Nietzsche Werke: Kritische Studienausgabe (KSA). v. 1. München: Deutscher 

Taschenbuch Verlag / de Gruyter, 1980. 

 

NIETZSCHE, Friedrich. Ecce Homo. Tradução, apresentação e notas de Paulo César de Souza. 

São Paulo: Companhia das Letras, 1998. 

 

NIETZSCHE, Friedrich. O nascimento da tragédia. Tradução de Jacó Guinsburg. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2007. 

 

NIETZSCHE, Friedrich. O nascimento da tragédia. Tradução de Rubens Rodrigues Torres 

Filho. 2. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1978. (Os Pensadores). 

 

PLATÃO. Fédon ou da alma. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Belém: EDUFPA, 2001. 


	b34823bdb088dea5911009c511ce9ec8bb417c72c737ccd23028118cce76e93b.pdf
	b34823bdb088dea5911009c511ce9ec8bb417c72c737ccd23028118cce76e93b.pdf
	b34823bdb088dea5911009c511ce9ec8bb417c72c737ccd23028118cce76e93b.pdf
	COMENTÁRIO PESSOAL
	INTRODUÇÃO
	1 MÚSICA DIONISÍACA
	2 SOCRATISMO ESTÉTICO
	3 MÚSICA POPULAR, POESIA, LINGUAGEM
	4 A CIÊNCIA E A ARTE
	5 O OUVINTE ESTÉTICO E A EDUCAÇÃO
	6 CONCLUSÃO
	REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS


